AUTORES, TEXTOS Y TEMAS Eberhard Geisler (Ed.)

LITERATURA

31

LA REPRESENTACION
DFEL ESPACIO EN LA LITERATURA
ESPANOLA DEL SIGLO DE ORO

Mechthild Albert
Verena Dolle
Jorg Diinne
Luis Galvan
Eberhard Geisler
Luis Gémez Canseco
Miriam Lay Brander

Wolfgang Matzat
Joan Oleza
itor | Gerhard Penzkofer
grupo editortal . ‘3 Pedro Ruiz Pérez
siglo veintiuno | Christoph Strosetzki
siglo xxi editores, s. a. de c. v. siglo xxi editores, s. a. ; Irene M. Weiss
CERRO DEL AGUA, 248, ROMERO DE TERREROS, GUATEMALA, 4824,
04310, MEXICO, DF G 1425 BUP, BUENOS AIRES, ARGENTINA
www, sigloxxieditores.com.mx www.sigloxdeditores.com.ar
salto de pagina, s. I biblioteca nueva, s. I
ALMAGRO, 38, . ALMAGRO, 38,
28010, MADRID, ESPANA 28010, MADRID, ESPANA
www.saltodepagina.com www.bibliotecanueva.es

editorial anthropos / narino, s. I.

DIPUTACIO, 266, ;
08007, BARCELONA, ESPARA ANTH ko Pos
www.anthropos-editorial.com H




LA REPRESENTACION del espacio en la literatura espafiola del Siglo de Oro /
edicién de Eberhard Geisler. — Barcelona : Anthropos Editorial, 2013
335 p. ;21 cm. (Autores, Textos y Temas. Literatura ; 31)

Bibliografias
ISBN 978-84-15260-73-8

1. Literatura (espafiola): historia y critica 2. Estudios literarios: Siglo de Oro
3. El espacio: analisis e interpretacién 1. Geisler, Eberhard, ed. II Coleccién

Programa ProSpanien Gobierno de Espana Ministerio de Cultura

Agradecimientos a la Johannes Gutemberg-Universitit Mainz

Portada: Actores y decorados para la representacién de
La fiera, el rayo v la piedra de Calderén en Valencia (1690)
Segtin escenografia de Jusep Bayuca y Juan Bautista Gomar. BNM. Ms. 14640

Primera edicién: 2013

© Eberhard Geisler et alii, 2013

© Anthropos Editorial. Narifio, S.L., 2013

Edita: Anthropos Editorial. Barcelona
www.anthropos-editorial.com

ISBN: 978-84-15260-73-8

Depésito legal: B. 21.636-2013

Disefio, realizacién y coordinacién: Anthropos Editorial
(Narifio, S.L.), Barcelona. Tel.: 93 697 22 96 / Fax: 93 587 26 61

Impresién: Cofas, S.A, Madrid

Impreso en Espafia - Printed in Spain

Todos los derechos reservados. Cualquier forma de reproduccién, distribucién, comunicacién piblica o
transformacién de esta obra solo puede ser realizada con la autorizacién de sus titulares, salvo excep-
cién prevista por la ley. Dirfjase a CEDRO (Centro Espafiol de Derechos Reprograficos) si necesita foto-
copiar o escanear algin fragmento de esta obra (www.conlicencia. com; 917021970/932720447).

1
INTRODUCCION

Eberhard Geisler

Universitdit Maing

El espacio es un tema de la filosofia ya desde Platén. El fil6-
sofo griego usa para €l la nocién de chora que significa «espacio
de tierra limitado». En la modernidad temprana se abandona la
idea antigua de la forma esférica del universo para pensar, en
principio, la infinidad del cosmos (Nicolaus Cusanus, Giordano
Bruno). Isaac Newton concibe un espacio absoluto como un con-
tenedor universal, concepcién contra la cual Gottfried Wilhelm
Leibniz erige la del espacio relacional en el que las cosas coexis-
ten, una al lado de la otra. Para Kant, el espacio y el tiempo tienen
la misma importancia. El introduce una revolucién subjetiva al
afirmar que la intuicién a priori del espacio, no extraida de la
experiencia, antecede a toda experiencia. Alrededor de 1850 des-
aparece el tema del espacio de la discusién filoséfica para ser re-
emplazado por la dimensién del tiempo, desarrollada por Hegel y
Marx. Doris Bachmann-Medick apunta en su retrospectiva: «De
hecho, la perspectiva espacial ha cedido paulatinamente el paso
a una perspectiva temporal, a partir del paradigma de progreso
y desarrollo caracteristico de la Tlustracién del siglo xvm, hecho
agravado por las ideas colonialistas del desarrollo asociado a los
conceptos progresistas del siglo xrx sobre la historia».! Todavia en
el siglo xx, un teélogo como Paul Tillich considerara la tradicién
judeo-cristiana como «abierta para la nocién del tiempo», fren-
te a la «fijacién espacial» del paganismo.? En la primera mitad

1. D. Bachmann-Medick: «Spatial Turn», en D. Bachmann-Medick:
Cultural Turns. Neuorientierungen in den Kulturwissenschaften, Hamburg,
Rowohlt, 2006, 284-328, aqui: 285-287.

2. Citado segin E. JooR (2005): Raum. Eine theologische Interpretation,
Giitersloh, Giitersloher Verlagshaus, 17.



4

LA MEDIDA DE DIOS: ESPACIO Y EXEGESIS
EN EL APPARATUS SACER
DE BENITO ARIAS MONTANO

Luis Gémez Canseco
Universidad de Huelva

Ademas de todos los textos, parafrasis, diccionarios y grama-
ticas que continuaban y perfeccionaban la Poliglota Complutense,
la Biblia Regia que Arias Montano publicé en Amberes entre 1571
v 1572 sali6 aderezada con un volumen octavo, que formaba parte
del Apparatus sacer y cuyo cogollo eran diez tratados de erudicién
biblica nitidamente hebraizantes: 1. Liber Ioseph, sive de arcano
sermone, 2. Liber Ieremiae sive de actione, 3. Thubal-Cain sive de
mensuris sacris liber, 4. Phaleg sive de gentium sedibus primis or-
bisque terrae situ, 5. Liber Chanaan sive de duodecim gentibus, 6.
Liber Chaleb sive de terrae promissae partitione, 7. Exemplar sive
de sacris fabricis liber, 8. Aaron sive Sanctorum uestimentorum or-
namentorumque summa descriptio, 9. Nehemias sive de antiquae
ITerusalem situ'y 10. Daniel sive de saeculis codex integer. Tan extem-
poraneos resultaban al proyecto inicial que Agustinus Huneus y
Cornelius Reynerius, los dos amigos de Montano que actuaron co-
mo censores de la Biblia en nombre de la universidad de Lovaina,
le escribieron en agosto de 1570 asegurando que, tras haber con-
sultado «a diversos varones muy doctos, [...] no hubo ni siquiera
uno que pensara que este tratado se debia afiadir a la Biblia Com-
plutense».! Aun asi, el biblista, probablemente consciente del albo-
roto que estos escritos causarfan —y que terminaron causando—,
se mantuvo en sus trece y los incluyé en la impresién definitiva.
Y no pudo hacerlo de otra manera, porque, de acuerdo con sus
mas hondas convicciones, el biblismo no acababa en la filologia y
todos y cada uno de los méas minimos detalles de la Escritura esta-

1. B. Macias Rosendo (1998): La Biblia Poliglota de Amberes en la corres-
pondencia de Benito Arias Montano, Huelva, Universidad de Huelva, 231.

72

ban prefiados de un sentido que empezaba en su literalidad para
terminar trascendiendo hasta la vida y la salvacién del creyente.

La disposicién de esos diez tratados responde a un plan que
comenzaba en el hebreo, como lengua sagrada de la que Dios
se sirvié para crear la realidad, y de ahi pasaba al hombre, al es-
pacio y al tiempo. Pero resulta llamativo que al tiempo dedique
tan solo el dltimo de los libros, Daniel, un repertorio completo de
los siglos, mientras que consagra al espacio nada menos que seis
opusculos: el Thubal-Cain, que analiza el sistema de medidas usa-
do en la Biblia; el Phaleg, donde se describen los primeros asenta-
mientos humanos en el orbe conocido; el Liber Chanaan vy el Liber
Chaleb, con la ubicacién de las doce tribus en la tierra prometida;
el Exemplar, atento la arquitectura sagrada; y, por tltimo, el Ne-
hemias, sobre la geografia urbana de la antigua Jerusalén.

Arias Montano tuvo una clara conciencia de la dimensién
simbdlica y significativa del espacio, conforme a la afirmacién
de Ermst Cassirer, segtin la cual, «el espacio constituye el medio
universal en el cual la productividad espiritual se establece pri-
meramente y crea sus primeras configuraciones».? Ateniéndose al
relato del Génesis, Montano desarrollé una concepcién simulta-
neamente abstracta y sagrada del espacio en su De mesuris sacris,
para avanzar hacia lo material y lo concreto de la geografia y de
la arquitectura biblicas. Es decir, se limit6 a describir un mundo
que entendia perfecto desde el momento mismo de su creacion.
Todolo creado tenfa una condicién definitiva, que habria de durar
hasta el final de los tiempos, tal como explica en su Historia de la
naturaleza: «[...] a partir de la eficiencia del verbo 1ex7 estas, crea-
das de una vez en el principio, conservan su perpetuo caracter,
solo con esta precisién, que todas estas cosas desde el principio
del mundo salieron en un solo dia y el mismo, esto es, el tercero».’?

En esa situacién, Montano se vio obligado a sostener aser-
tos tan peregrinos como que los descubrimientos cientificos y
geograficos a los que su contemporaneidad estaba asistiendo
—y a los que no era en absoluto ajeno— no eran tales, puesto
que ya quedaron reflejados en las Escrituras. Valga el ejemplo
de las tierras americanas, de las que escribe en el Phaleg:

2. E. Cassirer (1998): Filosofia de las formas simbdlicas. II1. Fenomenolo-
gia del reconocimiento, México, Fondo de Cultura Econémica, 181.

3. B. Arias Montano (2002): Historia de la Naturaleza (ed. F. Navarro
Antolin), Huelva, Universidad de Huelva, 346.

73




[...]1o que no se debe pasar por alto es que aquella vastisima par-
te del mundo que contiene en abundancia admirable oro, plata,
piedras preciosas y otras muchas cosas que los hombres valoran
sobremanera y que son necesarias para la vida, que es creencia
que fue descubierta por vez primera no hace mucho por los na-
vegantes espafioles, y recibe el nombre de Nuevo Mundo, puede
conocerse de forma completamente didfana merced a la descrip-
ci6én del orbe terrestre que se transmite en los libros sagrados. Es
maés, también merced a la Sagrada Escritura podemos mostrar
que aquella tierra fue harto conocida para los israelitas, pues es
sabido que ponfan rumbo a ella con bastante frecuencia.*

Montano llega a identificar los Ofir y Peruain biblicos con Pera
y Nueva Espafia, sitda a Tobab en los territorios, vincula el nombre
hebreo de Iectan con Yucatan y hace coincidir el monte Sefer con la
cordillera de los Andes.> Todo ese procedimiento exegético, que co-
necta lo antiguo con la contemporaneidad, se materializa visualmen-
te en un mapa de América que acompafia al Phaleg, cuyos topénimos
estan directamente tomados de los testimonios biblicos [Fig. 1].6 Aun
cuando el mundo y el hombre avancen hacia Dios, para Montano no
podia caber imperfeccion en la creacién divina, que desde el primer
momento contenia en sf todo lo que era y lo que habia de ser.

4. B. Arias Montano (1572): Phaleg, sive de gentium sedibus primis, orbis-
que terrea situ, Amberes, Crist6bal Plantino, A2v.

5. Ibid., A2v, 16.

6. Ibid., Phaleg, 18. Los nombres se incluyen en la cartela inferior iz-
quierda y se sittian, con los niimeros 19 y 21, en la parte norte y sur del
continente americano. Sobre el Phaleg y sus planteamiento geograficos, L.
GoOmez Canseco, F. Navarro Antolin y B. Macias Rosendo: «Fronteras del
Humanismo: Arias Montano y el Nuevo Mundo», en F. Navarro Antolin (ed.),
Orbis Incognitvs. Avisos y legajos del Nuevo Mundo, Huelva, Universidad de
Huelva, 2007, 101-136; E.J. Perea Siller y B. Pozuelo Calero: «El Phaleg en su
entorno: la concepcién montaniana de la Geografia e Historia primitivas»,
en J. Maestre Maestre ef al. (eds.), Benito Arias Montano y los humanistas de
su tiempo, vol. 1, Mérida, Editora Regional de Extremadura, 2006, 335-336;
A. Grafton (1992): New World, Ancient Texts. The Power of Tradition and the
Shock of Discovery, Cambridge, Harvard University Press, 150; N. Fernan-
dez Marcos: «El Nuevo Mundo en la exégesis espafiola del siglo XVI», en N.
Fernandez Marcos y E. Fernandez Tejero (eds.), Biblia y humanismo. Textos,
talantes vy controversias del siglo XVI espaviol, Madrid, FUE, 1997, 35-43; y
Z. Shalev (2003): «Sacred Geography, Antiquarianism and Visual Erudition:
Benito Arias Montano and the Maps in the Antwerp Polyglot Bible», I'nago
Mundi, 55, 56-80.

74

Fic. 1: Mapa de América que acompafia al Phaleg

Arias Montano y el espacio sagrado

El plan divino que Montano viene a trazar no solo afectaba
a los espacios naturales, sino también a algunas construcciones
en las que, a su entender, habfa intervenido Dios directamente. A
esas labores sagradas dedicé su tratado Exemplar, sive de sacris
fabricis liber, intentando describir su disefio a partir de sus pro-
pios conocimientos de arquitectura.” Pero no solo se trataba de

7. Sobre €l interés de Montano por la arquitectura, J. Gil (1998): Arias Monta-
no en su entorno [bienes y herederos], Mérida, Editora Regional Extremefia, 54.

75



una cuestion técnica, pues en otros textos montanianos se atri-
buye a Dios el papel del arquitecto del mundo® y se apunta una
significacién misteriosa a tales obras.” En concreto, son tres las
construcciones a las que Montano atribuyé un origen divino, que
vienen a coincidir con las partes en las que dividié su tratado:
«Noah sive de Arcae Fabrica et Forma», «Beseleel sive de Taber-
naculo» y «Ariel sive de templi fabrica et structura».’® De acuerdo
con los testimonios biblicos, Noé y Beseleel fueron respectiva-
mente constructores del Arca y el Taberndculo, respondiendo a
una inspiracién divina, mientras que Ariel, segtin Montano, signi-
fica en hebreo «leén del fuerte o leén de Dios», en referencia a la
forma de le6n que habria de tener el atrio del Templo.!
Montano pretendia demostrar que esas construcciones ha-
bian sido ideadas por la mente divina y luego trasmitidas a la
de hombres concretos, que se limitaron a hacer un traslado del
arquetipo original. Por ello las sefialé como modelo perfecto de
edificacién y procuré explicarlas por escrito y reproducirlas en
los grabados «ad unguem», entre otras cosas, porque, tal como
se habia explicado en el Thubal-Cain, cada medida sagrada tie-
ne su sentido particular.!? La intencién era, pues, ofrecer una re-
construccién histérica fiable a partir de los testimonios hebreos
—en especial, la Biblia, el Talmud y Flavio Josefo—,'* aunque

8. Cf. B. Arias Montano: Historia..., 107 o B. Arias Montano: Pahleg..., A2v.

9. «Si etiam eorum significatio mysteriorum, quae sub iisdem latent ope-
ribus diligenter attendatur, cetera omnia, quae summa cura, maximo studio,
maxima hominum industria et laboribus constructa fuerunt, a sacris operi-
bus longe superari videbimus» (B. Arias Montano [1572]: Exemplar sive de
sacris fabricis liber, Amberes, Crist6bal Plantino, A3).

10. Fernando Marias ha destacado el interés que se despert6 hacia media-
dos del siglo XVI por las construcciones biblicas entre eruditos y pintores es-
pafioles, como Francisco de Holanda, Juan de Vergara, Francisco de Ribera,
Sebastian Barradas o los jesuitas Jerénimo Prado y Juan Bautista Villalpan-
do (F. Marias [1989]: EI largo siglo XVI: los usos artisticos del Renacimiento
espariol, Madrid, Taurus, 538).

11. «[...] ita ut tota fabrica leonis formam referret, qui pectore quam tergo
multo est latior. Unde toti loco a Prophetis nomen arieL factum esse dicitur.
Significat autem arier leonem fortem sive leonem Dei» (B. Arias Montano:
Exemplar..., 14).

12. Asi se explica en el pendltimo de los grabados, que corresponde a
una imagen exterior del templo: «Convenit orthographia cum Icnographiae
mensuris ad unguems.

13. J. Nieto Ibafiez: «Flavio Josefo en los Antiguitatum iudaicarum libri
IX de Arias Montano», en J.F. Dominguez (ed.), Humanae litterae: estudios de

76

sin dejar de subrayar el significado simbélico que estas arqui-
tecturas encerraban: «[...] en aquellas divinas obras fue estable-
cido este orden por el que se conozca lo primero, por supuesto,
segtn el sentido mistico que en si contienen, luego por su cali-
dad artistica, que en ellas es muy superior, y finalmente segtn
el significado y uso de las palabras con las que son descritas».!*
Como apoyo visual a ese estudio, se incluyeron en el libro diez
grabados disefiados por el propio Montano y realizados por Pie-
ter Huys, Pieter van der Heyden y Jan Wierix.!s

Pudiera pensarse que las ideas arquitecténicas de Montano
no iban maés alld de un mero manierismo clasicista aplicado al
mundo hebreo. Y, en efecto, aqui y alla se insiste en la conexién
con los modelos griegos y latinos, presentado a Jiram y a los
demas artifices del Templo como «nuy versados en la arquitec-
tura fenicia y no desconocedores de la griega»!® o que las co-
lumnas del vestibulo «podian corresponder mas o menos a las

humanismo y tradicion cldsica en homenaje al profesor Gaspar Morocho Gayo,
Leén, Universidad de Leén, 2004, 367-380.

14. «In illis enim divinis operibus, hic est constitutus ordo, ut ea, scili-
cet primum ex eo, quod in se habent mysterio, mox ab arte (quae in iis est
praestantissima) ac postremo ex verborum, quibus describuntur, vi et usu
cognoscantur» (B. Arias Montano: Exemplar..., A3).

15. En el mismo prefacio, Montano subraya la importancia de estos di-
bujos: «Animadverterunt etiam imaginibus illis, ac delineamentis veteres
illos, ut plurimum esse usos, atque illis ipsis ad lucis et veritatis cognitio-
nem perduci solitos fuisse (‘Advirtieron también que los antiguos aquellos
usaron mucho de aquellas imagenes y dibujos y solian guiarse por ellos para
el conocimiento de la luz y la verdad’)» (Ibid., A3). Sobre estos grabados, S.
Hinsel (1999): Benito Arias Montano. Humanismo y arte en Esparia, Huelva,
Universidad de Huelva, 50-68. Fray Luis de Estrada lleg6 incluso a propo-
nerle al biblista que hiciera una maqueta de los edificios para El Escorial:
«[...] que vm. suplicase a su Majestad que entre otras grandezas que man-
da hacer en San Lorenzo, hiciese en un aposento un modelo de la fabrica
del Tabernaculo del Viejo Testamento y otro del Templo de Salomén con el
Pontifical del Sumo Sacerdote, porque no basta estampa para dar a enten-
der estas arquitecturas» (J. Rodriguez de Castro [1781]: Biblioteca espariola:
Tomo primero, que contiene la noticia de los escritores rabinos esparioles desde
la época conocida de su literatura hasta el presente, Madrid, Imprenta Real
de la Gaceta, 656).

16. «Erat autem multa artificum optimorum copia, partim eorum quos
David instructos ad id operis regiis stipendiis optaverat, partim ex Tyriis
Phoeniciae architecturae peritissimis, et Graece non ignaris. Inter quos cele-
berrimus in omni metallico opere Hyram patre Tyrio, et matre Israelitide ex
tribu Dan» (B. Arias Montano: Exemplar..., 13).

77




dédricas».'” Montano llega incluso a asegurar que, dadas las me-
didas y concepcién de las construcciones, «todo aquel sistema
de edificaciones que existi6 entre griegos y latinos, o bien de aqui
recibi6 su influjo, o ciertamente por esta razén muy en especial,
porque no es diferente de ella, fue alabada y frecuentada».'®* Hay
incluso atisbos del antropomorfismo vitruviano, que comienza
cuando en el Thubal-Cain se describe la medida del kumah como
«la estatura del cuerpo humano erguido».!®* También la propor
cién elegida para la planta del Templo es la que «observan los
escultores cuando cortan la mole de piedra que se les ofrece para
tallar una figura humana»?° y sus columnas se equiparan a la «la
estatura humana, que es la referencia de toda la obrax».?!

Esta definicién que refiere toda la construccién del Templo a
«la estatura de un hombre» acuerda a todas luces con Vitruvio,
que, al tratar de las medidas de los templos, afirmaba: «[...] si
la naturaleza ha formado el cuerpo humano de modo que sus
miembros guardan una exacta proporcidn respecto a todo el
cuerpo, los antiguos fijaron también esta relacién en la realiza-
cién completa de sus obras, donde cada una de sus partes guar-
da una exacta y puntual proporcién respecto a la forma total
de su obra. Dejaron constancia de la proporcién de las medidas
en todas sus obras, pero sobre todo las tuvieron en cuenta en la

17. «Ante templi vestibulum duae columnae Salomonis auctorijtate statu-
tae sunt, eiusdem Hyrami opus fusile aereum, admirandi ac significantissimi
artificii, proportione fere doricis respondentes» (Ibid., 16).

18. «Si enim universa illa mensurarum, figurarum, totiusque structurae et
artificii ratio, quae sacris continetur libris, diligenter et attente consideretur, sine
dubio ommnem illam aedificationum rationem, quae apud Graecos et Latinos
fuit, aut hinc ad ipsos effluxisse, aut certe ob eam potissimum causam, quod
huic non sit absimilis, laudatam celebratamque esse fatendum erit» (Ibid., A3).

19. B. Arias Montano (en prensa): Tubal-Cain o libro de las medidas sa-
gradas (ed. F. Navarro Antolin), en Antigiledades hebraicas. Apparatus sacer,
Huelva, Universidad de Huelva, 115b.

20. «[...] quam etiam rationem sculptores observant, cum ad humani simu-
lachri staturam oblatum saxum praecidunt» (B. Arias Montano: Exemplar..., 13).

21. «Altitudinem vero singularum columnarum quanquam Moysis de-
scriptio non exprimat, novem aut decem cubitorum fuisse existimamus,
quod ad humanae staturae (quam totum opus refert) rationem haec ratio ac
mensura commode referatur» (Ibid., 11). En el mismo sentido, la forma del
candelabro se equipara a un fémur, que, a su vez, se identifica como «la base
del hombre sentado cuando esta sentado [“Pes ipse humani femoris figuram
habuisse videtur ex nomine Hebraico, quod femur significat. Est enim femur
sedentis hominis basis”]» (Ibid., 9).

78

construccién de los templos de los dioses».22 De hecho, Montano
posefa un ejemplar del De Architectura desde sus afios de estu-
diante y no es de extrafiar que se sintiera atraido por la corriente
filoséfico-arquitecténica que terminé por cristianizar a Vitru-
vio.” En ese proceso se sumaron dos ideas complementarias:
la del antropomorfismo de la construccién y la del ser humano
como microcosmos. La argumentacion era relativamente cla-
ra, pues, si el hombre habia sido creado a imagen y semejanza
divina, su forma participaba de una perfeccién que lo conver-
tfa potencialmente en modelo de otras construcciones, esto es,
en exemplar. Si, por otro lado, era también un microcosmos, el
templo construido segtin sus proporciones se convertirfa en una
imagen en breve del macrocosmos creado por Dios.

Francesco Giorgi, autor del famoso De harmonia mundi to-
tius, en el que se sumaban cabala y pitagorismo, afirmaba en su
Promemoria para la edificacion de la iglesia veneciana de San
Francesco della Vigna en 1535: «Nosotros, deseosos de construir
la iglesia, hemos considerado necesario y lo mas apropiado se-
guir ese orden del cual Dios, el mas grande arquitecto, es crea-
dor y duefio. Cuando Dios quiso instruir a Moisés acerca de la
forma y proporcién del tabernaculo que este debia levantar, le
ofrecié como modelo la obra del universo [...]. Segtn todos los
intérpretes, dicho modelo se refiere a la estructura del mundo».?*
Por su parte, el arquitecto Francesco di Giorgio Martini repe-
tia en su Trattato di architettura que «'uomo, chiamato piccolo
mondo, in sé tutte le generali perfezioni del mondo contiene,
para aplicarlo luego a las proporciones del templo: «Essendo
il tempio tutto un corpo artificiale assomigliato in molte cose
allvomo, i medesimi membri suoi devono avere la medesima
commensurazione e non diversa».”> Esa intencién teérica quedé

22. M. Vitruvio Polién (1995): Los diez libros de Arquitectura (trad. J.L.
Oliver), Madrid, Alianza, (111, 1), 133.

23. Enla lista que él mismo hizo de sus libros en 1548 se encuentra un «Vi-
truvio de Arquitectura», mientras que en otra complementaria, de 1553, apa-
rece una «Architectura» entre los libros en romance (J. Gil: op. cit., 170, 180).

24. R. Wittkower (1995): Los fundamentos de la arquitectura en la edad del
humanismo, Madrid, Alianza, 197.

25. F. di Giorgio Martini (1841): Trattato di architettura, vol. 2. (ed. Cesare
Saluzzo), Torino, Chirio e Mina, 361 y Ibid., vol. 1, 224. Sobre el vitruvianis-
mo de Giorgio Martini, M. Mussini (2003): Francesco di Giorgio e Vitruvio: le
traduzioni del « De architectura» nei Codici Zichy, Spencer 129 e Magliabechiano
1I.1.141, 2 vols., Firenze, Olschki.

79




visiblemente plasmada en las plantas y alzados que trazé para
sus templos [Fig. 2 y 3]. Ya en Espafia, fue Diego de Sagredo
quien repitié la férmula en sus Medidas del romano, que también
se acompafian de ilustraciones a todas luces vitruvianas [Fig. 4]:

Conclusién muy averiguada es entre los fil6sofos ser el hombre
de mayor y méas complicada perficion de todas las criaturas; por
tanto le llamaron microcosmo, que quiere decir menor mundo
[...]. Y como los primeros fabricadores no tuviesen reglas para
trazar, repartir y ordenar sus edificios, paresciole debian imitar
la composicién del hombre [...]. De manera que todo edificio
bien ordenado y repartido es comparado al hombre bien dis-
puesto y proporcionado.?

Pero acaso los mas firmes defensores de un Vitruvio cristia-
nizado en Espafia fueron los jesuitas Jerénimo de Prado y Juan
Bautista Villalpando, que, entre 1596 y 1604, publicaron sus It Eze-
chielem explanationes et apparatus urbi ac templi hierosolymitani.
Mas alld de su enfrentamiento con Montano respecto al disefio del
Templo, que ellos basaban en la profecia de Ezequiel, se acogieron
a las mismas ideas respecto al antropomorfismo del Templo y su
condicién de microcosmos, llegando a afirmar que «todo este edi-
ficio del templo fue realizado por completo, teniendo en cuenta la
estructura, las costumbres y obligaciones del hombre», afirmacién
que plasmaron en la imagen del pértico [Fig. 517 Lejos de quedar-
se en ese ejercicio de relectura, estos jesuitas dieron un paso més
alld y se adentraron en los territorios de la teologia alegérica, para
afirmar que ese hombre no era otro que el propio Cristo encarnado:

26. D. de Sagredo (1541): Medidas del Romano, agora nuevamente impres-
sas y afiadidas de muchas piecas y figuras muy necessarias a los officiales que
quieren seguir las formaciones de las Basas, Colunnas, Capiteles, y otras piegas
de los edificios antiguos, [Lisboa], [Ludovicus Rodurici], fol. A TVv.

27. J.B. Villalpando (1991): El templo de Salomén segiin Juan Bautista
Villalpando. Comentarios a la profecia de Ezequiel (trad. J.L. Oliver), Madrid,
Siruel, 398-399. Al respecto, R. Taylor (1992): Arquitectura y magia. Consi-
deraciones sobre la idea de El Escorial, Madrid, Siruela; y G. Lazure (2000):
«Perceptions of the Temple, Projections of the Self. Royal Patronage, Biblical
Scholarship and Jesuit Imagery in Spain, 1580-1620», Calamus Renascens.
Revista de humanismo y tradicion cldsica, 1, 155-188; y G. Lazure (2008):
«“Un vehemente deseo de comprender la imagen de aquel famoso Templo se
aduefia de mi”: Seeing and understanding the Temple of Solomon according
to Juan Bautista Villalpando S.J. (1605)», Word & Image, 24, 413-426.

80

Fia. 2 y 3: Planta y alzado de un templo en el Trattato di architettura
de Francesco di Giorgio Martini

81



Fia. 4: llustracién de Diego de Sagredo en sus Medidas del romano

[...] el Sefior quiso que todos vieran claramente que en aquel
templo, hecho con la mano del hombre, estaba representado el
cuerpo de Cristo, que no es obra de hombres [...]. Esta represen-
tacién del cuerpo de Cristo debe entenderse en todas sus par-
tes y medidas; y sobre todo, la planta misma del templo que es
como una nitida representacién ofrecida espontdneamente a los
ojos v a la consideracioén de los fieles. Si te imaginas el cuerpo
de Cristo, tal como fue colocado en la cruz, extendido en esta
misma planta, verds que su mano derecha queda hacia la puerta
sur, la mano izquierda hacia el norte y ambos pies hacia el este
[...]. Asf pues, la cabeza de Cristo se correspondia con el Sancta
‘Sanctérum, ya que esta es la mansién de Dios [...]. El altar de los
holocaustos quedard en medio de los pechos de Cristo.?®

28. I.B. Villalpando: op. cit., 401-402. A esa imagen general, afiadieron
argumentaciones numéricas: «Quiza valga mas aplicar a la naturaleza hu-
mana el ntimero cuatro, y aplicar a Cristo el nimero cinco, ya que unié su
naturaleza humana a la naturaleza divina en el Verbo; en consecuencia, el
numero veinte representard al hombre cristiano, o hablando con maés pro-
piedad, al miembro vivo de Cristo, que resulta de multiplicar cuatro por cin-
co; este total coincide exactamente con la elevacién del primer orden de las
columnas. Como el hombre serd coronada con la ayuda de Cristo, el Sefior,
y con su gracia particular, con las palmas de la victoria y con el dulce fruto
de sus obras, se afiadira a la corona el resultado de cinco por cinco; por ello,
toda la elevacion del orden llegara a cinco veces cinco, es decir, a veinticinco
que coincide, efectivamente, con la elevacién del primer orden de los atrios.
Si multiplicamos el ntimero cinco dos veces por si mismo, el resultado serd
veinticinco; multiplicando de nuevo este nimero por cinco, nos dara un total

82

SINGVLARVM

PORTICVVM: ET HV-
MANAE STATVRAE SIMILIS
DISTRIBYVTIO,

..........

Fia. 5: Imagen del portico en In Ezechielem explanationes
et apparatus urbi ac templi hierosolymitani de los jesuitas
Jerénimo de Prado y Juan Bautista Villalpando

El tabernaculo y el arca

La senda de Montano le llevé un poco més alla y, amoldan-
dose al modo de exégesis literal, busco sentidos o'cultos. en la
propia materialidad de los objetos. A lo largo del libro, viene a

i intici § i designa la elevacién
de ciento veinticinco, que es el cubo del niimero cinco y desig .
de la torre con su frontispicio; es decir, todo el cuerpo de .CI‘IStO, en su totali-
dad, que es la Iglesia» (/bid., 400-401). La correspoqdenma entre el Templo y
el cuerpo de Cristo —que luego se convertirfa en t6pica— se encuentra en san
Agustin (1956): Obras de san Agustin. V. Tratado sobre la Santisima Trinidad
(ed. L. Arias), Madrid, BAC, 339.

83




establecer que Arca, Taberniculo y Templo mantenian una re-

lacion de continuidad. En primer lugar, porque compartian un
solo autor —Yahvé—, luego por haber sido calculadas con un
mismo sistema® y, en fin, POI' su comun caracter sagrado, que
escondia sentidos y simbologfas complementarios. Fn esa ana-
logia con el Templo, explica Montano, a la hora de describir el
Tabernéculo, que cada lateral estaba formado por veinte made-
o8y que —siguiendo el antropomorfismo arquitecténico— «te-
nia asignados dos pedestales, de manera que el tablén reprodu-
cirfa como una hechura humana ataviada con largo vestido, los
goznes las piernas o los huesos de las piernas, y los pedestales
los pies de un cuerpo humanon».3 Para empezar, resulta signifi-
cativa la mencién de las vestiduras frente a la desnudez apoli-
nea de las figuras vitruvianas; pero la sorpresa aumenta cuando
se contemplan las laminas correspondientes, tercera y cuarta
del Exemplar. En ellas se representa la disposicién interna y ex-
terna del Taberniculo, aunque lo que, en principio, parecen ve-
tas de la propia madera, por via de la anamorfosis, se convierten
en figuras humanas envueltas en amplios ropajes [Fig. 6].3! La
anamorfosis se ajustaba a la perfeccién a los principios exegé-
ticos de Montano, segtin los cuales la literalidad escondia en si
significados no perceptibles a primera vista:

Arias Montano: Thubal-Cain..., 114).

30. «Cardinibus infigendis et omni sustinendae fabricae bases ex argen-
to fusae sunt numero nonaginta sex: singulae mortariorum modo cavum
habentes locum quadratum, cui cardo immitteretur, atque singulis asseribus
binae bases adscriptae, ita ut asser velut humanam staturam longa veste in-
dutam, et cardines Crura, sive crurum ossa, bases vero pedes referrent huma-
ni corporis» (B. Arias Montano: Exemplar..., 10).

31. El conocimiento de Montano de la anamorfosis como recurso visu-
al consta por sus Commentaria in duodecim prophetas, donde cuenta c6mo
contemplé en casa del pintor Pedro Villegas un retrato de Carlos I, que, des-
de otra perspectiva, revelaba la historia de Adan y Eva (B. Arias Montano
(1571): Commentaria in duodecim prophetas, Amberes, Cristébal Plantino,
227). Al respecto, S. Hansel: op. cit., 25-26; y las sabias puntualizaciones de
J. Gil: op. cit., 73.

84

Fic. 6: El Tabernaculo

Mas en todo género de lengua, pero especia.l.mente e% el hebreo:
y desde luego en aquella en que fueron escritos los li ros S;gr;
dos, no solo las propias palabras se enuncian en (i:az?ln (Seido
propio significado, sino que los nombres, es saitl’n ot, ?;1 ido
impuestos a las cosas mismas tras una observacién aten 57 -
nuciosa de la naturaleza. Y puesto que este segundo rrllo o .
significacién es mucho més notable y e'xcglente que aquz pncrir(; >
ro, deberia justamente ser tomado asimismo en conjl eracon_
antes que todos los demas, de forma que, .de este mo 01;156 i
sultara no tanto a quienes buscan traducciones de vocablos ts.en
cillos, como a quienes desean comprer}der el sentlc}f aui;eln blrc;)S,
propio de oraculos divinos, que se contiene en aquellas pd/a‘ s
prefiadas de significados. Estas, en efecto, jcuan prefia %smias
de significado designan y casi muestran ante nuestros 01825
cosas mismas y las naturalezas y propiedades de las cosas!

Esta singularidad, que caracterizaba al hebreo como len%}a
ideada por Dios para comunicarse con los hombres, se extendia
también a las demas obras divinas y, en concreto, a las construc-

i +Li 5 0 Sobre el lenguaje arcano (ed.
. B. Arias Montano (2006): Libro de José o , L
L éﬁmez Canseco, F. Navarro Antolin y B. Macias Rosendo), Huelva, Uni

versidad de Huelva, 91.

85



ciones cuyo disefio recibieron Noé, Moisés y David por inspira-
cién, Montano llega incluso a insinuar que él mismo habia par-
ticipado de aquella iluminacién divina a la hora de describir los
edificios y presentar su forma en los grabados: «[...] del cual es-
peramos sefialar alguna descripcién también espiritual median-
te la ensefianza del mismo Dios, su supremo artifice. Pero ahora
nos contentamos con explicar aquella forma visible que se pudo
plasmar en la tierra como tosca imagen de aquel ejemplar».
También a la hora de presentar el Arca quiso Montano re-
servar la descripcion verbal a la forma histérica del objeto, para
luego insinuar en el grabado el significado oculto. Partiendo,
como siempre en su metodologia exegética, de la materialidad
de los términos hebreos, el biblista distingue entre dos tipos de
arca: aron, el arca que, como la de la Alianza, sirve para «guar-
dar y conservar cosas que carecen de vida» y thebah, que se fa-
brica para «salvaguardar a seres vivos y muy principalmente a
los hombres a los que se manda ser expuestos en las aguas por
el motivo que sea»; de ahi que la Sagrada Escritura use «esta pa-
labra constantemente en la denominacién de esa construccién
que fue aprestada por Noé para la salvacién y de la cual estamos
hablando en este pasaje. Y también en la de esa que preparé
la madre de Moisés para exponerlo en la orilla del rio».3* En
cuanto a la forma del Arca, la presenta en el grabado correspon-

33. «Fuit autem exemplar admirandum Moysi in monte a Deo ostensum,
spirituale illud quidem et invisibili materia, divino plane artificio construc-
tum Deoque habitatori gratissimum, et praeter omnes terrenas fabricas op-
portunissimum: cuius aliquam etiam spiritualem descriptionem nos indica-
turos speramus, artifice summo demonstrante ipso Deo. Sed illam visibilem
formam, quam illius exemplaris velut rudem imaginem in terris exprimere
licuit, nunc explicare contenti sumus» (B. Arias Montano: Exemplar..., 8).

34. «Sunt enim duo Hebraeis nomina, quorum ut vox, ita significatio ex
ipso usu varia est: alterum est AroN, alterum THEBAH; pro quibus Latini Inter-
pretes arcam reddunt. Sed AroN ad res anima carentes custodiendas asservan-
dasque paratur. Cuius generis fuit illa celeberrima veteris Testamenti Deo sacra
arca, ad eum usum concinnata, ut divinae Legis tabulas, et Moysis volumina
cum vase mannae atque Aaronis virga contineret [...]. At vero THEBAH animan-
tium, praecipue vero hominum, qui in aquis exponi aliqua de causa iubentur,
conservandorum causa parantur. Neque in alia significatione, neque ad alium
usum usurpari hoc nomen in Hebraicis observavimus. Hoc enim verbo divina
Scriptura perpetuo utitur in ea structura appellanda, quae salutis causa a Noe
parata est: de qua nobis hoc loco sermo habetur. Et in ea etiam, quae Moysi
infanti, ad flumen exponendo, a matre est parata» (Ibid., 6).

86

diente como un simple cajén con una ligera elevacion curva en
la parte superior y un portén de acceso en el lado derecho:

Y asi se compuso el triple habitaculo. A continuacién se afiadié
el techo, curvo en forma de arco, como si representara un féretro
o el cuerpo tendido de un hombre, para que con esta hechura
resistiera mejor el embate de los vientos e hiciera resbalar con
més desahogo las lluvias caidas. Fue aquel arco en su parte mas
elevada, es decir, el punto medio, no mas alto de un codo.*

Aun cuando Montano dedicara el grueso de su exposicion
escrita a la construccién y materiales del Arca, por dos veces
vinculé su forma con la de «un hombre echado» y luego con
la de «un hombre muerto tendido en la tierra».3® Consecuen-
temente, en el grabado correspondiente se ve la imagen de un
cuerpo muerto y yacente que coincide con las medidas del Arca
[Fig. 7]. En la parte superior de la plancha, sobre la imagen del
alzado, se lee: «<Forma exterior arcae Nog ex descriptione Mo-

35. «[...] atque ita triplex coenaculum est concinnatum. Deinde vero tec-
tum additum est curvum in arcus formam, ut feretrum sive corpus hominis
iacens referret, atque ea figura, ut ventis impellentibus melius obsisteret et
imbres illapsos effunderet commodius. Fuit autem arcus ille, qua parte altis-
simus, hoc est in medio non altior quam cubitus» (Ibid., 7). Hansel afirma
que la forma procede una interpretacion literal del pasaje del Génesis, in-
troducida por Martin Lutero y materializada graficamente en primer lugar
por Lucas Cranach y luego por los grabados biblicos de Holbein el Joven y
Francois Vatable (S. Hansel: op. cit., 51).

36. «Por ello, una vez oido el nombre mismo, Noé supo con bastante cla-
ridad la forma del arca que convenia reproducir: por supuesto que alargada,
constando de cuatro esquinas para indicar el significado de un hombre echa-
do que estuviera encerrado en ella [“Idcirco arcae formam quam exprimere
oporteret, ipso nomine audito satis aperte novit Noe: nimirum oblongam,
quatuor angulis constantem, quae iacentis hominis in ea conclusi significa-
tionem indicaret; quandoquidem humanum genus ad octo animarum nu-
merum relatum illa arca exponebatur”]» y «La anchura fue de cincuenta co-
dos. La altura, trazada en 4ngulos rectos, fue de treinta codos, de modo que
su longitud media seis veces mas que su anchura, y diez mds que su altura.
Esta es, pues, la proporcién que se observa de las medidas a lo largo, ancho
y alto de un hombre muerto tendido en la tierra [“Latitudo fuit quinquaginta
cubitorum. Altitudo ad rectos angulos quadrata fuit cubitorum triginta: ita
ut sextuplo longior esset quam pro latitudinis modo; decuplum autem longi-
tudo altitudinem superaret. Haec autem hominis in terra iacentis et mortui
secundum longum, latum et altum observata mensurarum ratio est’]» (B.
Arias Montano: Exemplar, 6-7).

87




Fic. 7: El Arca

sis», esto es, «Forma exterior del arca de Noé segtin la descrip-
cién de Moisés»; al tiempo que en la inferior, donde se presenta
la planta, bajo una regla numerada hasta trescientos, aparece:
«Canna cubitorum tercentum. Icnographia et basis arcae, ex
descriptione Mosis: Bened. Aria Montano expositore», «Medida

88

de trescientos codos. Delineacién y base del arca segin la des-
cripcién de Moisés. Benito Arias Montano expositor».

Pudiera parecer que tanto el Tabernaculo como el Arca si-
guen las propuestas vitruvianas de la arquitectura antropomor-
fica, pero la realidad es muy otra, especialmente en el segundo
caso, pues lo que se presenta no es un cuerpo vivo y erguido,
sino uno yacente y muerto, que —a pesar de que no se men-
cione en ningan lugar del texto— corresponde a Cristo, pues la
marca de los clavos en pies y manos y la lanzada en el costado
derecho no dejan lugar a dudas.’” Es mas, pudiera afirmarse
sin mucho margen de error que la iconografia responde muy
detalladamente a las representaciones de la Sabana Santa. A
diferencia del Vitruvio cristianizado por Prado y Villalpando,
no es el Arca la que se construye segin la medida de Cristo, sino
que Cristo estaba ya en el Arca, formaba parte de ella desde el
momento mismo en que la iluminacién divina inspiré a No€ y
por eso Montano afirma reproducirla «ex descriptione Mosis»,
es decir, conforme al Pentateuco.

Los antecedentes de esta conexién entre Cristo y el Arca de
Noé proceden de los santos Padres, que buscaron en el Antiguo
Testamento prefiguraciones alegéricas del Nuevo. Asf, el Arca se
relaciona —como hace el propio Montano— con la del Moisés
salvado de las aguas y, mas all4, con el sarcéfago en que Cristo
fue enterrado;*® Noé deviene en anticipacién de Cristo Salva-
dor;¥ v, por supuesto, el Arca se vincula con Cristo, incluso en
sus medidas. Es san Agustin la fuente mas difundida de estas
elucubraciones, que repitié en La ciudad de Dios (XV, 26, 1-4)

37. N. Ferndndez Marcos: «Las medidas del arca de Noé en la exégesis de
Arias Montano», en N. Ferndndez Marcos y E. Fernandez Tejero (eds.), Biblia
y humanismo. Textos, talantes y controversias del siglo XVI espariol, Madrid,
FUE, 1997, 189.

38, M. Harl: «Le nom de LArche de Noé dans la Septante», en Alexandrina
Meélanges offerts au P. Claude Mondésert, Paris, Les Editions du Cerf, 1987, 34-
35; N. Fernandez Marcos: «Las medidas del arca...», 189. También el sevilla-
no Juan de Mal Lara —al que Montano alcanzé a conocer— vinculé algunos
ritos mortuorios antiguos con el agua, refiriendo que los egipcios enterraban
a sus muertos «o en sus sepulturas o, si faltan, / en arcas o atatides» (J. de
Mal Lara (en prensa): La Psyche. Poesia dispersa (ed. F.J. Escobar Borrego),
Madrid, Biblioteca Castro, VIII, 493-494).

39. J. Danielou (1956): Les Saints «paiens» de l’Ancien Testament, Paris, Kdi-
tions du Seuil, 87-109; N. Fernandez Marcos: «Las medidas del arca...», 187,

89




y en su tratado Contra Fausto (XII, 14-22). En ambos textos
sus argumentaciones son complementarias y se sostienen en el
ejercicio comtn de la alegoria:

[...]elarca, es, sin duda, figura de la Ciudad de Dios que peregri-
na en este mundo, es decir, de la Iglesia, que se salva por el lefio
en que pendié el Mediador entre Dios y los hombres, el hom-
bre Cristo Jests. Las medidas de su longitud, altura y anchura
son un simbolo del cuerpo humano, en cuya realidad vino a los
hombres, como habfa sido predicho. En efecto, la longitud del
cuerpo humano desde la coronilla a los pies es seis veces tanta
como la anchura que hay desde un costado al otro, y diez veces
tanta como la altura, que se mide en el costado desde la espalda
al vientre. Asi, si mides a un hombre tendido boca abajo o boca
arriba, es seis veces mas largo desde la cabeza a los pies que an-
cho de derecha a izquierda o de izquierda a derecha y diez veces
mads que alto desde el suelo. Por eso el arca se hizo de trescientos
codos de larga, cincuenta de ancha y treinta de alta. La puerta
abierta en un costado del arca significa, indudablemente, la he-
rida que la lanza abrié al atravesar el costado del Crucificado.
Los que vienen a El entran por ella, porque de ella manaron los
sacramentos, con los que son iniciados los creyentes. El mandar
construirla de maderos cuadrados significa la vida plenamente
estable de los santos, porque lo cuadrado, a cualquier parte que
lo vuelvas, siempre queda firme. En una palabra, todas las cosas
que se hacen notar en la estructura del arca son signos de reali-
dades futuras en la Iglesia.”!

40. Natalio Ferndndez Marcos ha propuesto como fuente previa las Quae-
stiones et solutiones in Genesim de Filén (Ibid., 188).

41. San Agustin (1958): Obras de san Agustin. XVII. La ciudad de Dios (ed.
J. Moran), Madrid, BAC, 1061-1062. Los términos son similares en Contra
Fausto: «Noé, con los suyos, se libra gracias al agua y a un madero: igual que
la familia de Cristo se libra por el bautismo de Cristo sellado con la pasién en
la cruz. La misma arca se fabricé de maderos cuadrados: como la Iglesia que
se construye de santos, dispuestos siempre para toda obra buena. En efecto,
una cosa cuadrada se mantiene estable en cualquier posicién. Su longitud
era de seis veces la anchura y diez veces la altura, segtn las proporciones
del cuerpo humano: muestra que Cristo aparecié en cuerpo humano. Su
anchura se extendia a cuarenta codos [...]. Tenia trescientos codos de larga,
para que resulten cincuenta veces seis: como la totalidad del tiempo de este
mundo se extiende en seis edades, en ninguna de cuales dejé Cristo de ser
anunciado. En cinco de ellas fue anunciado por los profetas, en la sexta fue
divulgado por el evangelio [...]. Tenfa la entrada por un costado: Pues nadie
entra en la Iglesia sino es por el sacramento del perdén de los pecados, sacra-

90

Espacio y exégesis: la arquitectura arcana

A pesar de la evidencia visual, Arias Montano evité en todo
momento detallar por escrito la dimensién cristolégica del Arca,
limitdndose a anotar que no solo concernia a «la salvacién de las
aguas de los hombres embarcados, sino también exponia su signi-
ficado mistico para que en otra ocasién fuese explicado por mf o
por otro a quien Dios lo hubiere revelado».* Si de este modo, por
un lado, sorteaba pormenores que pudieran resultar escabrosos;
por otro, renunciaba a cualquier forma de alegorismo, atenién-
dose a las propuestas que formulé6 en el prélogo a su comentario
al libro de Josué. Alli presenté el panorama teoldgico de la época
dividido entre los que seguian las doctrina escolasticas y los que,
limitdndose a la patristica, «<han imbuido su mente y su entendi-
miento con las arcanas y misticas explicaciones de los antiguos
comentaristas y predicadores, todo lo que entiendan que difiere
en cualquier sentido de aquellas interpretaciones a las que llaman
misticas, anagégicas y tropolégicas, lo desdefian por vulgar y por
accesible y comun a todos». Frente a todos ellos, Montano mos-
traba su propio camino en la literalidad: «[...] hemos adoptado un
género de explicacién familiar, llano y sencillo, el que parece exi-
gir el significado mismo de las palabras [...], género al que algunos
llaman literal, es decir, el que exige en primer lugar la simple lec-
tura de la escritura».® Esa literalidad estaba prefiada de sentidos
latentes, de ahi que defendiera el arcaniis sermo de las Escrituras
en el extenso tratado que abre el volumen VIII del Apparatus sacer,

mento que mand del costado abierto de Cristo» (San Augustin (1993): Obras
Completas. XXXI. Escritos antimaniqueos (2°). Contra Fausto (ed. P. de Luis),
Madrid, BAC, 185, 187).

42. «Et quoniam non modo rem illam, cuius causa parata est arca, hoc
est expositorum hominum salutem ex aquis, praestabat, sed significationem
quoque referebat arcanam, a nobis aut alio cui Deus aperuerit, aliquando
explicandam» (B. Arias Montano: Exemplar..., 6).

43. «Alteri vero qui arcanis ac mysticis veterum expositorum et concio-
natorum explicationibus mentem sensumque imbuerunt, quidquid ab illis
enarrationibus, quas mysticas, anagogicas et tropologicas vocant, quoguo
modo differre cognoverint, ut humile atque omnibus pervium communeque
fastidiant [...]. Quippe enarrationis genus cum primis suscepimus familiare,
planum ac simplex, quod ipsa verborum significatio exigere videatur [...],
quod genus literale a nonnullis dicitur, id est, quod scripturae lectio simplex
primum postulat» (B. Arias Montano (1583): De optimo imperio sive in li-
brum Iosueae Commentarium, Amberes, Cristébal Plantino, fols. 2v-3r).

91




el Liber Ioseph sive de arcano sermone. De acuerdo con su doctri-
na exegética, lo arcano ha de entenderse no como un significado
superpuesto a la literalidad, sino como un nivel mas profundo de
la misma que inclufa varios grados de enjundia: lo propiamente
retérico, lo ritual, lo onirico, lo mistico y profético e incluso un dl-
timo escalén de sentido que Montano denomind #agis arcanum.
Como ha explicado Vicente Bécares, «en el sagrado Texto se en-
cierra un grado superior de mysterium, un magis arcanum, magis
arcana significatio, magis recondita significatio, magna significatio,
para interpretar el cual se requiere una especial inspiracién divi-
na, la fe, porque en él se anuncia anticipadamente una realidad
nueva, futura, la edad de la redencién; son los simbolos que quie-
ren significar a Cristo y a la Iglesia».** Ese arcano mayor se vincu-
la siempre al misterio de la revelacién y de la redencién por medio
de la muerte de Cristo, que, segtin consideraba Montano, aparecia
expreso en la lengua y los mensajes divinos desde el principio de
los tiempos. De ahi la importancia del sentido literal —que los
hebraistas llamaron veritas hebraica— a la hora de acceder al ver-
dadero y tltimo sentido de esos textos que muestran el camino de
la salvacién desde el Antiguo Testamento.

Sirva de muestra la coleccién emblemética que el biblista
habia publicado en 1571 con el titulo de Humanae Salutis Mo-
numenta, «Testimonios de la salvacién humanas. En el prélogo,
que firmaba el impresor Cristébal Plantino, se asegura que el
libro revelaba «el magno y admirable misterio de nuestra salva-
cién desde la misma caida del padre original hasta los evangelis-
tas».* En efecto, Montano hace en la serie un recorrido por los

44. V. Bécares: «Las ideas lingiiisticas y el método de Arias Montano», en
El Humanismo extremerio. Estudios presentados a las Il Jornadas organizadas
por la Real Academia de Extremadura, Trujillo, Real Academia de Extremadu-
ra, 1998, 27. Para el sentido de lo arcano en Arias Montano y su clasificacién,
clasificacién, K. Kottman (1972): Law and Apocalyse: The Moral Thought of
Luis de Ledn, The Hague, Martinus Nijhoff, 71; N. Fernandez Marcos: «De los
nombre de Cristo de fray Luis de Leén y De arcano sermone de Arias Monta-
no», en N. Fernandez Marcos y E. Fernandez Tejero (eds.), Biblia y humanis-
mo. Textos, talantes y controversias del siglo XVI espariol, Madrid, FUE, 1997,
146; y L. Gémez Canseco: «Los sentidos del lenguaje divino: Para una lectura
del Liber Ioseph», en B. Arias Montano, Libro de José o sobre el lenguaje arca-
no, Huelva, Universidad de Huelva, 2006, 61-69.

45. «Maximum et admirabile omnino salutis nostrae mysterium iam inde ab
ipso primi parentis lapsu ad Evangelistas» (B. Arias Montano (1571): Humanae
Salutis Monumenta, Amberes, Cristébal Plantino, «Cristoph. Plantinus lectori s.»).

92

diversos pactos que Dios ofrecié al hombre desde su creacién
hasta la inmolacién de su propio hijo. Ese repaso poético de los
Monumenta tiene su paralelo teolégico en el Liber generationis
et regenerationis Adam, sive de historia generis humani, el primer
e inmenso volumen de su opus magnum, donde se apunta al
altimo sentido que escondia la materialidad del Arca de Noé:

En una sola arca, inventada y anunciada por Dios y cerrada y tra-
bada por fuera por el propio Dios, fue menester que se salvaran to-
dos aquellos, a quienes empujaba un pensamiento y preocupacion
verdadera por su salvacién. Pues, como el juicio del diluvio era ad-
ministrado solo por la autoridad de Dios, asi también la excepcién
de los que habian de ser salvados debié ser fijada por la justicia,
providencia, misericordia y poder de Dios. Y de este modo, toda la
razén arcana de la vida y la muerte, la cual se aludia con aquella
metafora, habria que remitirla a Dios, como responsable tinico. En
efecto, toda aquella causa, razén y juicio del mundo original con
todos sus apartados y ejemplos fue expresada como misterio y se-
fial de la salvacién universal de los hombres que habria de llevarse
a cabo un dia por el Verbo y poder de Dios.*

Ala hora de plasmar visualmente el espacio ideado por Dios
para el Arca, Montano se atuvo al mismo método exegético li-
teral y, si por un lado, procuré trasladar con exactitud histérica
las medidas y formas de la construccién, por otro insistié en el
arcano que todo ello escondia para el plan de la divina provi-
dencia. Por eso, lejos de establecer un vinculo alegérico entre
Cristo y el Arca, quiso demostrar con el texto del Exemplar y,
sobre todo, con el grabado, que sobre el sentido literal y la ma-
terialidad histérica de la obra no se habia superpuesto ningtin
motivo ajeno a la propia naturaleza del objeto. Por el contra-
rio, se afirma que todos sus significados son simultdneos y, en
dltimo término, que la correspondencia y continuidad entre el
Antiguo y Nuevo Testamento no es simbélica, sino real. En ello
insistié Arias Montano a la hora de explicar el sentido arcano
de la voz y la imagen del Arca en el ya mencionado Liber Ioseph
stve de arcano sermone:

46. B. Arias Montano (1999): Libro de la generacion y la regeneracién del
hombre o historia del género humano (ed. F. Navarro Antolin), Huelva, Uni-
versidad de Huelva, 212.

93




Sabemos que la primera arca, segtin hemos leido, fue fabricada
por Noé para preservar de las aguas del diluvio tanto al género
humano como al animal, y que dicha arca era de enormes di-
mensiones, como una casa; en otro lugar la describiremos con
sus partes. Dicha arca, puesto que estaba destinada a aportar
vida, restauracién y renovacién, por don divino, al género de
todos los vivientes, parece que recibié el nombre de N*27. Asi
pues, como lugar de conservacién, dicha arca encierra un sig-
nificado arcano de Cristo, en el cual la salvacién y la vida fue
prometida y traida a todo el orbe. Este asunto nos parece que
requiere un tratamiento mas extenso y elevado que el que pueda
contenerse en los estrechos margenes de este capitulo.?

Hasta los méds minimos detalles del grabado inciden en
convertir el Arca en un espacio sagrado que no prefigura la
redencion, sino que participa directamente de ella. La escalera
que comienza en la puerta asciende hasta el costado de Cristo
y, en concreto, a la altura de la lanzada en tres tramos de quin-
ce, diez y diez escalones que pudieran corresponder, desde una
lectura histérica, a los tres pisos en que el Arca estaba dividi-
da.”® Entiéndase, ademas, que la sangre y el agua derramadas
tras la lanzada eran signo preciso para la salvacién del mundo.
Por otro lado, la puerta abierta en el lado derecho del Arca
tiene una lectura histérica, que remite a Génesis 7, 16: «Y Yah-
veh cerré la puerta detras de Noé»; pero también un sentido
complementariamente arcano, que Arias Montano apunté en
el distico que acompaifia la plancha 41 de su coleccién emble-
maética Christi Jesu vitae admirabiliumque actionum speculum,
impreso en 1573 [Fig. 8]. El grabado presenta el entierro del
cuerpo de Cristo envuelto en el sudario y depositado en un
féretro de forma rectangular, similar a la del arca. Los versos
latinos, sin embargo, atienden a la dimensién teolégica de la
entrada de Cristo en los reinos de la muerte, que hace posible
la redencién:

47. B. Arias Montano: Libro de José..., 221.

48. En el texto, Montano otorga una altura de 12 codos al primer piso,
seis o siete al segundo y ocho al tercero, al que ha de afiadirse un codo mas
correspondiente al techo (B. Arias Montano: Exemplar.., 7). Por mas que lo
he intentado, no he logrado encontrar una explicacién satisfactoria para el
sentido arcano de los niumeros que corresponden a los treinta y cinco pelda-
fios de esta escalera.

94

e xAua dopamors, fubiie guam Chriffusapertas,
Necyaler srernasiam cobibere foress

Fia. 8: plancha 41 de Christi Jesu vitae admirabiliumque actionurm
speculum de Benito Arias Montano

La negra mansién de la muerte, en la que Cristo se adentré, que-
dé abierta, y ya no puede mantener cerradas las puertas de la
Eternidad.®

Al dejar esa puerta abierta en el Arca y al hacer coincidir
su traza con la imagen del cuerpo de Cristo muerto, Montano
venia a afirmar tacitamente que en el espacio arquitecténico
ideado por Dios y materializado por Noé estaba ya implicita
la redencién del pecado y la salvacién eterna, del mismo mo-
do que la América recién descubierta estaba ya expresa en la
geograffa biblica. El mundo todo, hasta en sus mas minimos
detalles, estaba ya perfecto y previsto desde el primer momento
para la Providencia divina, que también quiso dejar indicio de
sus arcanos en la disposicién sagrada del espacio.

49. «Atra domus mortis, subiit quam Christus, aperta est / Nec valet acter-
nas iam cohibere fores» (B. Arias Montano (1573): Christi Jesu vitae admi-
rabiliumque actionum speculum, Amberes, Anthonis Coppens van Diest, 41.

95




Bibliografia

AGUSTIN, SAN (1956): Obras de san Agustin. V. Tratado sobre la Santisi-
ma Trinidad (ed. L. Arias), Madrid, BAC. .

— (1958): Obras de san Agustin. XVII. La ciudad de Dios (ed. J. Morén),
Madrid, BAC.

— (1993): Obras completas. XXXI. Escritos antimaniqueos (2°). Contra
Fausto (ed. P. de Luis), Madrid, BAC.

Arias MoNTaNo, B. (1571): Commentaria in duodecim prophetas, Am-
beres, Cristébal Plantino.

— (1571): Humanae Salutis Monumenta, Amberes, Cristébal Plantino.

— (1572): Exemplar sive de sacris fabricis liber, Amberes, Cristébal Plantino.

— (1572): Phaleg, sive de gentium sedibus primis, orbisque terrea situ,
Amberes, Cristébal Plantino.

— (1573): Christi Jesu vitae admirabiliumque actionum speculum, Am-
beres, Anthonis Coppens van Diest.

— (1583): De optimo imperio sive in librum Iosueae Commentarium,
Amberes, Cristébal Plantino.

— (1999): Libro de la generacion y la regeneracion del hombre o historia del
género humano (ed. F. Navarro Antolin), Huelva, Universidad de Huelva,

— (2002): Historia de la Naturaleza (ed. F. Navarro Antolin), Huelva,
Universidad de Huelva.

— (2006): Libro de José o Sobre el lenguaje arcano (ed. L. Gémez Canse-
co, E Navarro Antolin y B. Macias Rosendo), Huelva, Universidad
de Huelva. '

— (en prensa): Tiubal-Cain o libro de las medidas sagradas (ed. F. Navar-
ro Antolin), en Antigiiedades hebraicas. Apparatus sacer, Huelva,
Universidad de Huelva.

— (en prensa): Phaleg o sobre los primeros asentamientos de los pueblos
v su lugar en el orbe de la tierra (ed. F. Navarro Antolin), en Antigiie-
dades hebraicas. Apparatus sacer, Huelva, Universidad de Huelva.

— (en prensa): Ejemplar (ed. J. Solis de los Santos), en Antigiiedades
hebraicas. Apparatus sacer, Huelva, Universidad de Huelva.

BEcarEs, V. (1998): «Las ideas lingiiisticas y el método de Arias Mon-
tano», en El Humanismo extremerio. Estudios presentados a las IT
Jornadas organizadas por la Real Academia de Extremadura, Truji-
o, Real Academia de Extremadura, 25-39.

Bessk, J.-M. (2003): Les grandeurs de la terre: aspects du savoir géogra-
phique a la Renaissance, Lyon, ENS Editions.

Cassirer, E. (1998): Filosofia de las formas simbélicas. 1. Fenome-
nologia del reconocimiento, México, Fondo de Cultura Econdmica.

DAN]ELOU, J. (1956): Les Saints «paiens» de I'Ancien Testament, Paris,
Editions du Seuil.

FErRNANDEZ Marcos, N. (1997): «El Nuevo Mundo en la exégesis es-

96

pafiola del siglo XVI», en N. Fernandez Marcos y E. Fernandez Te-
jero (eds.), Biblia y humanismo. Textos, talantes y controversias del
siglo XVI espatiol, Madrid, FUE, 35-43.

— (1997): «De los nombre de Cristo de fray Luis de Leén y De arcano
sermone de Arias Montano», en N. Fernandez Marcos y E. Fernan-
dez Tejero (eds.), Biblia y humanismo. Textos, talantes y controver-
sias del siglo XVI espariol, Madrid, FUE, 133-151.

— (1997): «Las medidas del arca de Noé en la exégesis de Arias Mon-
tano», en N. Fernandez Marcos y E. Fernandez Tejero (eds.), Biblia
y humanismo. Textos, talantes y controversias del siglo XVI espariol,
Madrid, FUE, 185-191.

GIL, J. (1998): Arias Montano en su entorno [bienes v herederos], Méri-
da, Editora Regional Extremeria.

GiorGIo MaARTING, F. p1 (1841): Trattato di architettura, 2 vols. (ed. C.
Saluzzo), Torino, Chirio e Mina.

GOMEz Canseco, L. (2006): «Los sentidos del lenguaje divino: Para
una lectura del Liber loseph», en B. Arias Montano, Libro de José
o sobre el lenguaje arcano, Huelva, Universidad de Huelva, 43-86.

— E Navarro AntoLiN y B. Macias RoseNDO (2007): «Fronteras del
Humanismo: Arias Montano y el Nuevo Mundo», en F. Navarro
Antolin (ed.), Orbis Incognitvs. Avisos y legajos del Nuevo Mundo,
Huelva, Universidad de Huelva, 101-136.

GRAFTON, A. (1992): New World, Ancient Texts. The Power of Tradition
and the Shock of Discovery, Cambridge, Harvard University Press.

HANsEL, S. (1999): Benito Arias Montano. Humanismo y arte en Es-
pafia, Huelva, Universidad de Huelva.

Hari, M. (1987): «Le nom de L'/Arche de Noé dans la Septante», en
Alexandrina Mélanges offerts au P. Claude Mondésert, Paris, Les Edi-
tions du Cerf, 18-43.

JosEgro, F. (1997): Antigiiedades judias (ed. J. Vara Donado), Madrid, Akal.

Kortvan, K. (1972): Law and Apocalyse: The Moral Thought of Luis de
Leén, The Hague, Martinus Nijhoff.

Lazurg, G. (2000): «Perceptions of the Temple, Projections of the Self.
Royal Patronage, Biblical Scholarship and Jesuit Imagery in Spain,

1580-1620%», Calamus Renascens. Revista de humanismo y tradicién
cldsica, 1, 155-188.

— (2008): «“Un vehemente deseo de comprender la imagen de aquel
famoso Templo se aduefia de mi”: Seeing and understanding the
Temple of Solomon according to Juan Bautista.Villalpando S.J.
(1605)», Word & Image, 24, 413-426.

Mactas Rosenpo, B. (1998): La Biblia Poliglota de Amberes en la corre-
spondencia de Benito Arias Montano, Huelva, Universidad de Huelva.

MaL LAra, J. DE (en prensa): La Psyche. Poesia dispersa (ed. F.J. Esco-
bar Borrego), Madrid, Biblioteca Castro.

97



Marias, F. (1989): El largo siglo XVI: los usos artisticos del Renacimien-
to espafiol, Madrid, Taurus.

Martingz Rrporr, A., A. CorBoz, R. Tavior y R. Jan Van Perr (1991):
Dios arquitecto. Juan Bautista Villalpando vy el templo de Salomon
(ed. J.A. Ramirez), Madrid, Siruela.

Mussmu, M. (2003): Francesco di Giorgio e Vitruvio: le traduzioni del
«De architectura» nei Codici Zichy, Spencer 129 e Magliabechiano
11.1.141, 2 vols., Firenze, Olschki.

NieT0 IBAREZ, J. (2004): «Flavio Josefo en los Antiquitatum iudaicarum
libri IX de Arias Montano», en J.F. Dominguez (ed.), Humanae lit-
terae: estudios de humanismo y tradicion cldsica en homenage al pro-
fesor Gaspar Morocho Gayo, Leén, Universidad de Leén, 367-380.

PereA SniER, EJ. y B. Pozuero CArEro (2006): «El Phaleg en su entorno:
la concepcién montaniana de la Geografia e Historia primitivas», en J.
Maestre Maestre et al. (eds.) Benito Arias Montano vy los humanistas de
su tiempo, vol. 1, Mérida, Editora Regional de Extremadura, 335-348.

Prano, J. e (1991): El templo de Salomén segrin Jerénimo de Prado.
Con los saludas, dedicatorias y grabados en cobre de los voltimenes
I'y I de Juan Bautista Villalpando (ed. J.A. Ramirez), Madrid, Si-
ruela.

RoDRIGUEZ DE CASTRO, J. (1781): Biblioteca espartiola: Tomo primero,
que contiene la noticia de los escritores rabinos esparioles desde la
época conocida de su literatura hasta el presente, Madrid, Imprenta
Real de la Gaceta.

SAaGrREDO, D. DE (1541): Medidas del Romano, agora nuevamente im-
pressas y ariadidas de muchas piecas y figuras muy necessarias a los
officiales que quieren seguir las formaciones de las Basas, Colunnas,
Capiteles, y otras piecas de los edificios antiguos, [Lisboa], [Ludovi-
cus Rodurici]. }

SHALEV, Z. (2003): «Sacred Geography, Antiquarianism and Visual Er-
udition: Benito Arias Montano and the Maps in the Antwerp Poly-
glot Bible», Imago Mundi, 55, 56-80.

TAYLOR, R. (1992): Arquitectura y magia. Consideraciones sobre la idea
de El Escorial, Madrid, Siruela.

VILLALPANDO, J.B. (1991): El templo de Salomén segiin Juan Bautista
Villalpando. Comentarios a la profecia de Ezequiel (trad. J.L. Oliver),
Madrid, Siruel.

Vitrovio PoLion, M. (1995): Los diez libros de Arquitectura (trad. J.L.
Oliver), Madrid, Alianza.

—(1999): Los X libros de arquitectura de Marco Vitruvio Polidn, segiin la
traduccién castellana de Ldzaro de Velasco (ed. EJ. Pizarro Gémez y
P. Mogollén), Caceres, Cicén Ediciones.

WITTKOWER, R. (1995): Los fundamentos de la arquitectura en la edad
del humanismo, Madrid, Alianza.

98

5

EL CRONOTOPO DE LA MARAVILLA:
LA CONFIGURACION ESPACIO-TEMPORAL
EN LAS RELACIONES DE FIESTA

Miriam Lay Brander

Universitdt Konstanz

1. Introduccién: El cronotopo y el spatial turn

En el debate actual de las ciencias humanas, el espacio o?qp.a
una posicién privilegiada como dimensién teérica para el analls}s
de fenémenos culturales. Esta tendencia responde a una previa
preferencia del tiempo, que ha sido constatada, entre otros, por
Michel Foucault. Segtin el sociélogo francés, el siglo xix habia
estado obsesionado por el tiempo mientras que la época presente
estaba la era del espacio: de la simultaneidad, de la yuxtaposi-
cién, de la proximidad y la distancia, de lo dispersado.’ E§ta de-
claracién prefigura lo que mas tarde, sobre todo en las ciencias
culturales de lengua alemana, se convierte en un <<camb10 espa-
cial»? —mis conocido en sus equivalentes inglés spatzc_tl turn o
topographical turn,’® paradigma tedrico fundado.presurnlblemg?-
te por el ingeniero norteamericano Edward Soja con su estudio
Postmodern Geographies. The Reassertion of Space in Cntchl So-
cial Theory (1989).* Soja critica la descompasada preferencia del

1. Ver M. Foucault (1994): «Des espaces autres», en Dits et écrits 1954-
1988, vol. 4, Parfs, Gallimard, 752. . )

2. Ver por ejemplo J. ‘Osterhammel (1998): «Die Widerkehr .d.es Raumes.
Geopolitik, Geohistorie und historische Geographie», Neue Politische Litera-
tur, 43.3, 374-397. ) ‘

3. Para una diferenciacién de los términos ver S. Gunzel:. «Spatza.l Turn
- Topographical Turn - Topological Turn. Uber die Unterschiede ;wxschen
Raumparadigmen», en J. Doring y T Thielmann (eds.), Spatl({l Turn.
Das Raumparadigma in. den Kultur- und Sozialwissenschaften, Bielefeld,
Transcript, 2008, 219-237. . _ '

4. E\II)V Soja (1998): Postmodern Geographies. The Reassertion of Space in
Critical Social Theory, London, Verso.

99




