
1 

AUTORES, TEXTOS Y TEMAS 

LITERATURA 

~ grupo editorial 
~siglo veintiuno 
siglo xxi editores, s. a. de c. v. 
CERRO DEL AGUA, 248, ROMERO DE TERREROS, 

04310, MÉXICO, DF 

www.sigloxxieditores.com.mx 

salto de página, s. l. 
ALMAGRO, 38, . 

28010, MADRID, ESPAÑA 

www.saltodepagina.com 

editorial anthropos 1 nariño, s. l. 
DIPlJTACIÓ, 266, 
08007, BARCELONA, ESPAÑA 

www.anthropos-editorial.com 

31 

siglo xxi editores, s. a. 
GUATEMALA, 4824, 

C 1425 BUP, BUENOS AIRES, ARGENTINA 

www.sigloxxieditores.com.ar 

biblioteca nueva, s. l. 
ALMAGRO, 38, 

28010, MADRID, ESPAÑA 

www.bibliotecanueva.es 

Eberhard Geisler (Ed.) 

LA REPRESENTACIÓN 
DEL ESPACIO EN LA LITERATURA 

ESPAÑOLA DEL SIGLO DE ORO 

Mechthild Albert 
Verena Dolle 
Jorg Dünne 
Luis Galván 

Eberhard Geisler 
Luis Gómez Canseco 
Miriam Lay Brander 

Wolfgang Matzat 
Joan Oleza 

Gerhard Penzkofer 
Pedro Ruiz Pérez 

Christoph Strosetzki 
Irene M. Weiss 

• ANTHROI>OS 



1 

LA REPRESENTACIÓN del espacio en la literatura española del Siglo de Oro 1 
edición de Eberhard Geisler. -Barcelona : Anthropos Editorial, 2013 
335 p.; 21 cm. (Autores, Textos y Temas. Literatura; 31) 

Bibliografías 
ISBN 978-84-15260-7 3-8 

l. Literatura (española): historia y crítica 2. Estudios literarios: Siglo de Oro 
3. El espacio: análisis e interpretación l. Geisler, Eberhard, ed. 11. Colección 

Programa ProSpanien Gobierno de España Ministerio de Cultura 

Agradecimientos a la Johannes Gutemberg-Universitat Mainz 

Portada: Actores y decorados para la representación de 
La fiera, el rayo y la piedra de Calderón en Valencia (1690) 
Según escenografía de Jusep Bayuca y Juan Bautista Gomar. BNM. Ms. 14640 

Primera edición: 2013 

© Eberhard Geisler et alii, 2013 
© Anthropos Editorial. Nariño, S.L., 2013 
Edita: Anthropos Editorial. Barcelona 

www.anthropos-editorial.com 
ISBN: 978-84-15260-73-8 
Depósito legal: B. 21.636-2013 
Diseño, realización y coordinación: Anthropos Editorial 

(Nariño, S.L.), Barcelona. Tel.: 93 697 22 96 1 Fax: 93 587 26 61 
Impresión: Cofás, S.A, Madrid 

Impreso en España - Printed in Spain 

Todos los derechos reservados. Cualquier forma de reproducción, distribución, comunicación pública o 
transformación de esta obra solo puede ser realizada con la autorización de sus titulares, salvo excep­
ción prevista por la ley. Dirijase a CEDRO (Centro Español de Derechos Reprográficos) si necesita foto­
copiar o escanear algún fragmento de esta obra (www.conlicencia. com; 917021970/932720447). 

1 
INTRODUCCIÓN 

Eberhard Geisler 
Universitat Mainz 

El espacio es un tema de la filosofía ya desde Platón. El filó­
sofo griego usa para él la noción de chora que significa «espacio 
de tierra limitado». En la modernidad temprana se abandona la 
idea antigua de la forma esférica del universo para pensar, en 
principio, la infinidad del cosmos (Nicolaus Cusanus, Giordano 
Bruno). Isaac Newton concibe un espacio absoluto como un con­
tenedor universal, concepción contra la cual Gottfried Wilhelm 
Leibniz erige la del espacio relacional en el que las cosas coexis­
ten, una al lado de la otra. Para Kant, el espacio y el tiempo tienen 
la misma importancia. Él introduce una revolución subjetiva al 
afirmar que la intuición a priori del espacio, no extraída de la 
experiencia, antecede a toda experiencia. Alrededor de 1850 des­
aparece el tema del espacio de la discusión filosófica para ser re­
emplazado por la dimensión del tiempo, desarrollada por Hegel y 
Marx. Doris Bachmann-Medick apunta en su retrospectiva: «De 
hecho, la perspectiva espacial ha cedido paulatinamente el paso 
a una perspectiva temporal, a partir del paradigma de progreso 
y desarrollo característico de la ilustración del siglo xvm, hecho 
agravado por las ideas colonialistas del desarrollo asociado a los 
conceptos progresistas del siglo XIX sobre la historia». 1 Todavía en 
el siglo xx, un teólogo como Paul Tillich considerará la tradición 
judea-cristiana como «abierta para la noción del tiempo», fren­
te a la «fijación espacial» del paganismo.2 En la primera mitad 

l. D. Bachmann-Medick: «Spatial Turn», en D. Bachmann-Medick: 
Cultural Tums. Neuorientierilngen in den Kulturwissenschaften, Hamburg, 
Rowohlt, 2006, 284-328, aquí: 285-287. 

2. Citado según E. Joo.B (2005): Raum. Bine theologische Interpretation, 
Gütersloh, Gütersloher Verlagshaus, 17. 

5 



4 
LA MEDIDA DE DIOS: ESPACIO Y EXÉGESIS 

EN EL APPARATUS SACER 
DE BENITO ARIAS MONTANO 

Luis Gómez Canseco 
Universidad de Huelva 

Además de todos los textos, paráfrasis, diccionarios y gramá­
ticas que continuaban y perfeccionaban la Políglota Complutense, 
la Biblia Regia que Arias Montano publicó en Amberes entre 1571 
y 1572 salió aderezada con un volumen octavo, que formaba parte 
del Apparatus sacer y cuyo cogollo eran diez tratados de erudición 
bíblica nítidamente hebraizantes: l. Liber Ioseph, sive de arcano 
sermone, 2. Liber Ieremiae sive de actione, 3. Ihubal-Cain sive de 
mensuris sacris liber, 4. Phaleg sive de gentium sedibus primis or­
bisque terrae situ, 5. Liber Chanaan sive de duodecim gentibus, 6. 
Liber Chaleb sive de terrae promissae partitione, 7. Exemplar sive 
de sacris fabricis liber, 8. Aaron sive Sanctorum uestimentorum or­
namentorumque summa descriptio, 9. Nehemias sive de antiquae 
Ierusalem situ y 1 O. Daniel sive de saeculis codex integer. Tan extem­
poráneos resultaban al proyecto inicial que Agustinus Huneus y 
Comelius Reynerius, los dos amigos de Montano que actuaron co­
mo censores de la Biblia en nombre de la universidad de Lovaina 
le escribieron en agosto de 1570 asegurando que, tras haber con~ 
sultado «a diversos varones muy doctos,[ ... ] no hubo ni siquiera 
uno que pensara que este tratado se debía añadir a la Biblia Com­
plutense». 1 Aun así, el biblista, probablemente consciente del albo­
roto que estos escritos causarían -y que terminaron causando--, 
se mantuvo en sus trece y los incluyó en la impresión definitiva. 
Y no pudo hacerlo de otra manera, porque, de acuerdo con sus 
más hondas convicciones, el biblismo no acababa en la filología y 
todos y cada uno de los más mínimos detalles de la Escritura esta-

l. B. Macías Rosendo (1998): La Biblia Políglota de Amberes en la corres­
pondencia de Benito Arias Montano, Huelva, Universidad de Huelva, 231. 

72 

ban preñados de un sentido que empezaba en su literalidad para 
terminar trascendiendo hasta la vida y la salvación del creyente. 

La disposición de esos diez tratados responde a un plan que 
comenzaba en el hebreo, como lengua sagrada de la que Dios 
se sirvió para crear la realidad, y de ahí pasaba al hombre, al es­
pacio y al tiempo. Pero resulta llamativo que al tiempo dedique 
tan solo el último de los libros, Daniel, un repertorio completo de 
los siglos, mientras que consagra al espacio nada menos que seis 
opúsculos: el Thubal-Cain, que analiza el sistema de medidas usa­
do en la Biblia; el Phaleg, donde se describen los primeros asenta­
mientos humanos en el orbe conocido; el Liber Chanaan y el Liber 
Chaleb, con la ubicación de las doce tribus en la tierra prometida; 
el Exemplar, atento la arquitectura sagrada; y, por último, el N e­
hernias, sobre la geografía urbana de la antigua Jerusalén. 

Arias Montano tuvo una clara conciencia de la dimensión 
simbólica y significativa del espacio, conforme a la afinnación 
de Emst Cassirer, según la cual, «el espacio constituye el medio 
universal en el cual la productividad espiritual se establece pri­
meramente y crea sus primeras configuraciones» .2 Ateniéndose al 
relato del Génesis, Montano desarrolló una concepción simultá­
neamente abstracta y sagrada del esp.acio en su De mesuris sacris, 
para avanzar hacia lo material y lo concreto de la geografía y de 
la arquitectura bíblicas. Es decir, se limitó a describir un mundo 
que entendía perfecto desde el momento mismo de su creación. 
Todo lo creado tenía una condición definitiva, que habría de durar 
hasta el final de los tiempos, tal como explica en su Historia de la 
naturaleza: «[ ... ]a partir de la eficiencia del verbo IEHI estas, crea­
das de una vez en el principio, conservan su perpetuo carácter, 
solo con esta precisión, que todas estas cosas desde el principio 
del mundo salieron en un solo día y el mismo, esto es, el tercero».3 

En esa situación, Montano se vio obligado a sostener aser­
tos tan peregrinos como que los descubrimientos científicos y 
geográficos a los que su contemporaneidad estaba asistiendo 
-y a los que no era en absoluto ajeno- no eran tales, puesto 
que ya quedaron reflejados en las Escrituras. Valga el ejemplo 
de las tierras americanas, de las que escribe en el Phaleg: 

2. E. Cassirer (1998): Filosofía de las formas simbólicas. III. Fenomenolo­
gía del reconocimiento, México, Fondo de Cultura Económica, 181. 

3. B. Arias Montano (2002): Historia de la Naturaleza (ed. F. Navarro 
Antolín), Huelva, Universidad de Huelva, 346. 

73 



[ ... ]lo que no se debe pasar por alto es que aquella vastísima par­
te del mundo que contiene en abundancia admirable oro, plata, 
piedras preciosas y otras muchas cosas que los hombres valoran 
sobremanera y que son necesarias para la vida, que es creencia 
que fue descubierta por vez primera no hace mucho por los na­
vegantes españoles, y recibe el nombre de Nuevo Mundo, puede 
conocerse de forma completamente diáfana merced a la descrip­
ción del orbe terrestre que se transmite en los libros sagrados. Es 
más, también merced a la Sagrada Escritura podemos mostrar 
que aquella tierra fue harto conocida para los israelitas, pues es 
sabido que ponían rumbo a ella con bastante frecuencia. 4 

Montano llega a identificar los Ofir y Peruain bíblicos con Perú 
y Nueva España, sitúa a Iobab en los tenitorios, vincula el nombre 
hebreo de Iectán con Yucatán y hace coincidir el monte Sefer con la 
cordillera de los Andes.5 Todo ese procedimiento exegético, que co­
necta lo antiguo con la contemporaneidad, se materializa visualmen­
te en un mapa de América que acompaña al Phaleg, cuyos topónimos 
están directamente tomados de los testimonios bíblicos [Fig. 1].6 Aun 
cuando el mundo y el hombre avancen hacia Dios, para Montano no 
podía caber imperfección en la creación divina, que desde el primer 
momento contenía en sí todo lo que era y lo que había de ser. 

4. B. Arias Montano (1572): Phaleg, sive de gentium sedibus primis, orbis­
que terrea situ, Amberes, Cristóbal Plantino, A2v. 

5.Ibíd., A2v, 16. 
6. Jbíd., Phaleg, 18. Los nombres se incluyen en la cartela inferior iz­

quierda y se sitúan, con los números 19 y 21, en la parte norte y sur del 
continente americano. Sobre el Phaleg y sus planteamiento geográficos, L. 
Gómez Canseco, F. Navarro Antolín y B. Macías Rosendo: «Fronteras del 
Humanismo: Arias Montano y el Nuevo Mundo», en F. Navarro Antolín (ed.), 
Orbis Incognitvs. Avisos y legajos del Nuevo Mundo, Huelva, Universidad de 
Huelva, 2007, 1 O 1-136; F. J. Perea Siller y B. Pozuelo Calero: «El Phaleg en su 
entorno: la concepción montaniana de la Geografía e Historia primitivas», 
en J. Maestre Maestre et al. (eds.), Benito Arias Montano y los humanistas de 
su tiempo, vol. 1, Mérida, Editora Regional de Extremadura, 2006, 335-336; 
A. Grafton (1992): New World, Ancient Texts. The Power ofTradition and the 
Shock of Discovery, Cambridge, Harvard University Press, 150; N. Fernán­
dez Marcos: «El Nuevo Mundo en la exégesis española del siglo XVI», en N. 
Fernández Marcos y E. Fernández Tejero (eds.), Biblia y humanismo. Textos, 
talantes y controversias del siglo XVI español, Madrid, FUE, 1997, 35-43; y 
Z. Shalev (2003): «Sacred Geography, Antiquarianism and Visual Erudition: 
Benito Arias Montano and the Maps in the Antwerp Polyglot Bible», !mago 
Mundi, 55, 56-80. 

74 

FIG. 1 : Mapa de América que acompaña al Phaleg 

Arias Montano y el espacio sagrado 

El plan divino que Montano viene a trazar no solo afectaba 
a los espacios naturales, sino también a algunas construcciones 
en las que, a su entender, había intervenido Dios directamente. A 
esas labores sagradas dedicó su tratado Exemplar, sive de sacris 
fabricis liber, intentando describir su diseño a partir de sus pro­
pios conocimientos de arquitectura? Pero no solo se trataba de 

7. Sobre el interés de Montano por la arquitectura, J. Gil (1998): Arias Monta­
no en su entorno [bienes y herederos}, Mérida, Editora Regional Extremeña, 54. 

75 



una cuestión técnica, pues en otros textos montanianos se atri­
buye a Dios el papel del arquitecto del mundo8 y se apunta una 
significación misteriosa a tales obras.9 En concreto, son tres las 
construcciones a las que Montano atribuyó un origen divino, que 
vienen a coincidir con las partes en las que dividió su tratado: 
«Noah sive de Arcae Fabrica et Forma», «Beseleel sive de Taber­
naculo» y «Ariel sive de templi fabrica et structura». 10 De acuerdo 
con los testimonios bíblicos, Noé y Beseleel fueron respectiva­
mente constructores del Arca y el Tabernáculo, respondiendo a 
una inspiración divina, mientras que Ariel, según Montano, signi­
fica en hebreo «león del fuerte o león de Dios», en referencia a la 
forma de león que habría de tener el atrio del Templo.11 

Montano pretendía demostrar que esas construcciones ha­
bían sido ideadas por la mente divina y luego trasmitidas a la 
de hombres concretos, que se limitaron a hacer un traslado del 
arquetipo original. Por ello las señaló como modelo perfecto de 
edificación y procuró explicarlas por escrito y reproducirlas en 
los grabados «ad unguem», entre otras cosas, porque, tal como 
se había explicado en el Thubal-Cain, cada medida sagrada tie­
ne su sentido particular.12 La intención era, pues, ofrecer una re­
construcción histórica fiable a partir de los testimonios hebreos 
-en especial, la Biblia, el Talmud y Flavio Josefo-,B aunque 

8. Cf. B. Arias Montano: Historia ... , 107 o B. Arias Montano: Pahleg ... , A2v. 
9. «Si etiam eorum signi:ficatio mysteriorum, quae sub iisdem latent ope­

ribus diligenter attendatur, cetera omnia, quae summa cura, maximo studio, 
maximahominum industria et laboribus constructa fuenmt, a sacris operi­
bus longe superari videbimus» (B. Arias Montano [1572]: Exemplar sive de 
sacris fabricis líber, Amberes, Cristóbal Plantino, A3). 

10. Fernando Marias ha destacado el interés que se despertó hacia media­
dos del siglo XVI por las construcciones bíblicas entre eruditos y pintores es­
pañoles, como Francisco de Holanda, Juan de Vergara, Francisco de Ribera, 
Sebastián Barradas o los jesuita,s Jerónimo Prado y Juan Bautista Villalpan­
do (F. Marias [1989]: El largo siglo XVI: los usos artísticos del Renacimiento 
español, Madrid, Taurus, 538). 

11. «[ ... ] ita ut tota fabrica leonis formam referret, qui pectore quam tergo 
multo est latior. Unde toti loco a Prophetis nomen ARIEL factum esse dicitur. 
Significat autem ARIEL leonem fortem sive leonem Dei» (B. Arias Montano: 
Exemplar. .. , 14). 

12. Así se explica en el penúltimo de los grabados, que corresponde a 
una imagen exterior del templo: «Convenit orthographia cum Icnographiae 
mensuris ad unguem». 

13. J. Nieto Ibáñez: «Flavio Josefa en los Antiquitatum iudaicarum libri 
IX de Arias Montano», en J.F. Domínguez (ed.), Humanae litterae: estudios de 

76 

sin dejar de subrayar el significado simbólico que estas arqui­
tecturas encerraban:«[ ... ] en aquellas divinas obras fue estable­
cido este orden por el que se conozca lo primero, por supuesto, 
según el sentido místico que en sí contienen, luego por su cali­
dad artística, que en ellas es muy superior, y finalmente según 
el significado y uso de las palabras con las que son descritas». 14 

Como apoyo visual a ese estudio, se incluyeron en el libro diez 
grabados diseñados por el propio Montano y realizados por Pie­
ter Huys, Pieter van der Heyden y Jan Wierix. 15 

Pudiera pensarse que las ideas arquitectónicas de Montano 
no iban más allá de un mero manierismo clasicista aplicado al 
mundo hebreo. Y, en efecto, aquí y allá se insiste en la conexión 
con los modelos griegos y latinos, presentado a Jiram y a los 
demás artífices del Templo como «muy versados en la arquitec­
tura fenicia y no desconocedores de la griega»16 o que las co­
lumnas del vestíbulo «podían corresponder más o menos a las 

humanismo y tradición clásica en homenaje al profesor Gaspar Morocho Gayo, 
León, Universidad de León, 2004, 367-380. 

14. «In illis enim divinis operibus, hic est constitutus ordo, ut ea, scili­
cet primum ex eo, quod in se habent mysterio, mox abarte (quae in iis est 
praestantissima) ac postremo ex verborum, quibus describuntur, vi et usu 
cognoscantur» (B. Arias Montano: Exemplar. .. , A3). 

15. En el mismo prefacio, Montano subraya la importancia de estos di­
bujos: «Animadverterunt etiam imaginibus illis, ac delineamentis veteres 
illos, ut plmimum esse usos, atque illis ipsis ad lucis et veritatis cognitio­
nem perduci solitos fuisse ('Advirtieron también que los antiguos aquellos 
usaron mucho de aquellas imágenes y dibujos y solían guiarse por ellos para 
el conocimiento de la luz y la verdad')» (Ibíd., A3). Sobre estos grabados, S. 
Hansel (1999): Benito Arias Montano. Humanismo y arte en España, Huelva, 
Universidad de Huelva, 50-68. Fray Luis de Estrada llegó incluso a propo­
nerle al biblista que hiciera una maqueta de los edificios para El Escorial: 
«[ ... ]que vm. suplicase a su Majestad que entre otras grandezas queman­
da hacer en San Lorenzo, hiciese en un aposento un modelo de la fabrica 
del Tabernáculo del Viejo Testamento y otro del Templo de Salomón con el 
Pontifical del Sumo Sacerdote, porque no basta estampa para dar a enten­
der estas arquitecturas» (J. Rodríguez de Castro [1781]: Biblioteca española: 
Tomo primero, que contiene la noticia de los escritores rabinos españoles desde 
la época conocida de su literatura hasta el presente, Madrid, Imprenta Real 
de la Gaceta, 656). 

16. «Erat autem multa artificum optimorum copia, partim eorum quos 
David instructos ad id operis regiis stipendiis optaverat, partim ex Tyriis 
Phoeniciae architecturae peritissimis, et Graece non ignaris. Inter quos cele­
berrimus in omni metallico opere Hyram patre Tyrio, et matre Israelitide ex 
tribu Dan» (B. Arias Montano: Exemplar. .. , 13). 

77 



dóricas» Y Montano llega incluso a asegurar que, dadas las me­
didas y concepción de las construcciones, «todo aquel sistema 
de edificaciones que existió entre griegos y latinos, o bien de aquí 
recibió su influjo, o ciertamente por esta razón muy en especial, 
porque no es diferente de ella, fue alabada y frecuentada» .18 Hay 
incluso atisbos del antropomorfismo vitruviano, que comienza 
cuando en el Thubal-Cain se describe la medida del kumah como 
«la estatura del cuerpo humano erguido».19 También la propor­
ción elegida para la planta del Templo es la que «observan los 
escultores cuando cortan la mole de piedra que se les ofrece para 
tallar una figura humana»20 y sus columnas se equiparan a la «la 
estatura humana, que es la referencia de toda la obra».21 

Esta definición que refiere toda la construcción del Templo a 
da estatura de un hombre» acuerda a todas luces con Vitruvio, 
que, al tratar de las medidas de los templos, afirmaba: «[ ... ] si 
la naturaleza ha formado el cuerpo humano de modo que sus 
miembros guardan una exacta proporción respecto a todo el 
cuerpo, los antiguos fijaron también esta relación en la realiza­
ción completa de sus obras, donde cada una de sus partes guar­
da una exacta y puntual proporción respecto a la forma total 
de su obra. Dejaron constancia de la proporción de las medidas 
en todas sus obras, pero sobre todo las tuvieron en cuenta en la 

17. «Ante templi vestibulum duae columnae Salomonis auctoritate statu­
tae sunt, eiusdem Hyrami opus fusile aereum, admirandi ac significantissimi 
artificii, proportione fere doricis respondentes» (Ibíd., 16). 

18. «Si enim univel'Sa illa mensurarum, figurarum, totiusque structurae et 
artificii ratio, quae sacris continetur libris, diligenter et attente consideretur, sine 
dubio omnem illam aedificationum rationem, quae apud Graecos et Latinos 
fuit, aut bine ad ipsos effluxisse, aut certe ob eam potissimum causam, quod 
huic non sit absimilis, laudatam celebratamque esse fatendum erit» (Ibíd., A3). 

19. B. Arias Montano (en prensa): Tubal-Caín o libro de las medidas sa­
gradas (ed. F. Navarro Antolín), en Antigüedades hebraicas. Apparatus sacer, 
Huelva, Universidad de Huelva, 115b. 

20. «[ ... ] quam etiam rationem sculptores observant, cum ad humani simu­
lachri staturam oblatum saxum praecidunt» (B. Arias Montano: Exemplar. .. , 13 ). 

21. «Altitudinem vero singularum columnarum quanquam Moysis de­
scriptio non exprimat, novem aut decem cubitorum fuisse existimamus, 
quod ad humanae staturae (quam totum opus refert) rationem haec ratio ac 
mensura commode referatur» (Ibíd., 11). En el mismo sentido, la forma del 
candelabro se equipara a un fémur, que, a su vez, se identifica como «la base 
del hombre sentado cuando está sentado ["Pes ipse humani femoris figuram 
habuisse videtur ex nomine Hebraico, quod femur significat. Est enim femur 
sedentis hominis basis"]» (Ibíd., 9). 

78 

construcción de los templos de los dioses».22 De hecho, Montano 
poseía un ejemplar del De Architectura desde sus años de estu­
diante y no es de extrañar que se sintiera atraído por la corriente 
filosófico-arquitectónica que terminó por cristianizar a Vitru­
vio.23 En ese proceso se sumaron dos ideas complementarias: 
la del antropomorfismo de la construcción y la del ser humano 
como microcosmos. La argumentación era relativamente cla­
ra, pues, si el hombre había sido creado a imagen y semejanza 
divina, su forma participaba de una perfección que lo conver­
tía potencialmente en modelo de otras construcciones, esto es, 
en exemplar. Si, por otro lado, era también un microcosmos, el 
templo construido según sus proporciones se convertiría en una 
imagen en breve del macrocosmos creado por Dios. 

Francesco Giorgi, autor del famoso De harmonía mundi to­
tius, en el que se sumaban cábala y pitagorismo, afirmaba en su 
Promemoria para la edificación de la iglesia veneciana de San 
Francesco della Vigna en 1535: «Nosotros, deseosos de construir 
la iglesia, hemos considerado necesario y lo más apropiado se­
guir ese orden del cual Dios, el más grande arquitecto, es crea­
dor y dueño. Cuando Dios quiso instruir a Moisés acerca de la 
forma y proporción del tabernáculo que este debía levantar, le 
ofreció como modelo la obra del universo[ ... ]. Según todos los 
intérpretes, dicho modelo se refiere a la estructura del mundo».24 

Por su parte, el arquitecto Francesco di Giorgio Martini repe­
tía en su Trattato di architettura que «l'uomo, chiamato piccolo 
mondo, in sé tutte le generali perfezioni del mondo contiene», 
para aplicarlo luego a las proporciones del templo: «Essendo 
il tempio tutto un corpo artificiale assomigliato in molte cose 
all'uomo, i medesimi membri suoi devano avere la medesima 
commensurazione e non diversa» .25 .Esa intención teórica quedó 

22. M. Vitruvio Polión (1995): Los diez libros de Arquitectura (trad. J.L. 
Oliver), Madrid, Alianza, (III, 1), 133. 

23. En la lista que él mismo hizo de sus libros en 1548 se encuentra un «Vi­
truvio de Arquitectura», mientras que en otra complementaria, de 1553, apa­
rece una «Architectura» entre los libros en romance (J. Gil: op. cit., 170, 180). 

24. R. Wittkower (1995): Los fundamentos de la arquitectura en la edad del 
humanismo, Madrid, Alianza, 197. 

25. F. di Giorgio Martini (1841): Trattato di architettura, vol. 2. (ed. Cesare 
Saluzzo), Torino, Chirlo e Mina, 361 y Ibíd., vol. 1, 224. Sobre el vitruvianis­
mo de Giorgio Martini, M. Mussini (2003): Francesco di Giorgio e Vitruvio: le 
traduzioni del «De architectura» nei Codici Zichy, Spencer 129 e Magliabechiano 
11.1.141, 2 vols., Firenze, Olschki. 

79 



visiblemente plasmada en las plantas y alzados que trazó para 
sus templos [Fig. 2 y 3]. Ya en España, fue Diego de Sagredo 
quien repitió la fórmula en sus Medidas del romano, que también 
se acompañan de ilustraciones a todas luces vitruvianas [Fig. 4]: 

Conclusión muy averiguada es entre los filósofos ser el hombre 
de mayor y más complicada perfición de todas las criaturas; por 
tanto le llamaron microcosmo, que quiere decir menor mundo 
[ ... ]. Y como los primeros fabricadores no tuviesen reglas para 
trazar, repartir y ordenar sus edificios, paresciole debían imitar 
la composición del hombre [ ... ]. De manera que todo edificio 
bien ordenado y repartido es comparado al hombre bien dis­
puesto y proporcionado.26 

Pero acaso los más firmes defensores de un Vitruvio cristia­
nizado en España fueron los jesuitas Jerónimo de Prado y Juan 
Bautista Villalpando, que, entre 1596 y 1604, publicaron sus In Eze­
chielem explanationes et apparatus urbi ac templi hierosolymitani. 
Más allá de su enfrentamiento con Montano respecto al diseño del 
Templo, que ellos basaban en la profecía de Ezequiel, se acogieron 
a las mismas ideas respecto al antropomorfismo del Templo y su 
condición de microcosmos, llegando a afirmar que «todo este edi­
ficio del templo fue realizado por completo, teniendo en cuenta la 
estructura, las costumbres y obligaciones del hombre», afirmación 
que plasmaron en la imagen del pórtico [Fig. 5].27 Lejos de quedar­
se en ese ejercicio de relectura, estos jesuitas dieron un paso más 
allá y se adentraron en los territorios de la teología alegórica, para 
afirmar que ese hombre no era otro que el propio Cristo encarnado: 

26. D. de Sagredo (1541): Medidas del Romano, agora nuevamente impres­
sas y añadidas de muchas pier;:as y figuras muy necessarias a los officiales que 
quieren seguir las formaciones de las Basas, Colunnas, Capiteles, y otras pier;:as 
de los edificios antiguos, [Lisboa], [Ludovicus Rodurici], fol. A IVv. 

27. J.B. Villalpando (1991): El templo de Salomón según Juan Bautista 
Villalpando. Comentarios a la profecía de Ezequiel (trad. J.L. Oliver), Madrid, 
Siruel, 398-399. Al respecto, R. Taylor (1992): Arquitectura y magia. Consi­
deraciones sobre la idea de El Escorial, Madrid, Siruela; y G. Lazure (2000): 
«Perceptions of the Temple, Projections of the Self. Royal Patronage, Biblical 
Scholarship and Jesuit Imagery in Spain, 1580-1620», Calamus Renascens. 
Revista de humanismo y tradición clásica, 1, 155-188; y G. Lazure (2008): 
«"Un vehemente deseo de comprender la imagen de aquel famoso Templo se 
adueña de mí": Seeing and understanding the Temple of Solomon according 
to Juan Bautista Villalpando S.J. (1605)», Word & Image, 24, 413-426. 

80 

FIG. 2 y 3: Planta y alzado de un templo en el Trattato di architettura 
de Francesco di Giorgio Martini 

81 



FIG. 4: Ilustración de Diego de Sagredo en sus Medidas del romano 

[ ... ] el Señor quiso que todos vieran claramente que en aquel 
templo, hecho con la mano del hombre, estaba representado el 
cuerpo de Cristo, que no es obra de hombres [ ... ]. Esta represen­
tación del cuerpo de Cristo debe entenderse en todas sus par­
tes y medidas; y sobre todo, la planta misma del templo que es 
como una nítida representación ofrecida espontáneamente a los 
ojos y a la consideración de los fieles. Si te imaginas el cuerpo 
de Cristo, tal como fue colocado en la cruz, extendido en esta 
misma planta, verás que su mano derecha queda hacia la puerta 
sur, la mano izquierda hacia el norte y ambos pies hacia el este 
[ ... ].Así pues, la cabeza de Cristo se correspondía con el Sancta 
Sanctórum, ya que esta es la mansión de Dios[ ... ]. El altar de los 
holocaustos quedará en medio de los pechos de Cristo.28 

28. J.B. Villalpando: op. cit., 401-402. A esa imagen general, añadieron 
argumentaciones numéricas: «Quizá valga más aplicar a la naturaleza hu­
mana el número cuatro, y aplicar a Cristo el número cinco, ya que unió su 
naturaleza humana a la naturaleza divina en el Verbo; en consecuencia, el 
número veinte representará al hombre cristiano, o hablando con más pro­
piedad, al miembro vivo de Cristo, que resulta de multiplicar cuatro por cin­
co; este total coincide exactamente con la elevación del primer orden de las 
columnas. Como el hombre será coronada con la ayuda de Cristo, el Señor, 
y con su gracia particular, con las palmas de la victoria y con el dulce fluto 
de sus obras, se añadirá a la corona el resultado de cinco por cinco; por ello, 
toda la elevación del orden llegará a cinco veces cinco, es decir, a veinticinco 
que coincide, efectivamente, con la elevación del primer orden de los atrios. 
Si multiplicamos el número cinco dos veces por sí mismo, el resultado será 
veinticinco; multiplicando de nuevo este número por cinco, nos dará un total 

82 

SINGVLARVM 
PORTICVVM' ET HV .. 
MANAE STATVRAE SlMILlS 

DlSTl\lBVTIO. 

• --- • 
FIG. 5: Imagen del pórtico en In Ezechielem explanationes 
et apparatus urbi ac templi hierosolymitani de los jesuitas 

Jerónimo de Prado y Juan Bautista Villalpando 

El tabernáculo y el arca 

La senda de Montano le llevó un poco más allá y, amoldán­
dose al modo de exégesis literal, buscó sentidos ~cultos. en la 
propia materialidad de los objetos. A lo largo del hbro, VIene a 

de ciento veinticinco, que es el cubo del número cinco y des~gna la elevació~ 
de la torre con su frontispicio; es decir, todo el cuerpo de .cnsto, en su totali­
dad que es la Iglesia» (Ibíd., 400-401). La correspondencia entre el Templo Y 
el c~erpo de Cristo -que luego se convertiría en tópica- se en~~ entra :n. san 
Agustín (1956): Obras de san Agustín. V. Tratado sobre la Santlslma Tnnzdad 
(ed. L. Arias), Madrid, BAC, 339. 

83 



establecer que Arca, Tabernáculo y Templo mantenían una re­
lación de continuidad. En primer lugar, porque compartían un 
solo autor - Yahvé-, luego por haber sido calculadas con un 
mismo sistema

29 
y, en fin, por su común carácter sagrado, que 

escondía sentidos y simbologías complementarios. En esa ana­
logía con el Templo, explica Montano, a la hora de describir el 
Tabernáculo, que cada lateral estaba formado por veinte made­
ros y que -siguiendo el antropomorfismo arquitectónico- «te­
nía asignados dos pedestales, de manera que el tablón reprodu­
ciría como una hechura humana ataviada con largo vestido, los 
goznes las piernas o los huesos de las piernas, y los pedestales 
los pies de un cuerpo humano». 30 Para empezar, resulta signifi­
cativa la mención de las vestiduras frente a la desnudez apolí­
nea de las figuras vitruvianas; pero la sorpresa aumenta cuando 
se contemplan las láminas correspondientes, tercera y cuarta 
del Exemplar. En ellas se representa la disposición interna y ex­
tema del Tabernáculo, aunque lo que, en principio, parecen ve­
tas de la propia madera, por vía de la anamorfosis, se convierten 
en figuras humanas envueltas en amplios ropajes [Fig. 6]. 31 La 
anamorfosis se ajustaba a la perfección a los principios exegé­
ticas de Montano, según los cuales la literalidad escondía en sí 
significados no perceptibles a primera vista: 

29. En el Thubal-Cain, Montano insiste en que las tres construcciones se 
calcularon por medio de la misma medida, ama, «pues con ella dispuso Dios 
la medida del Arca de Noé. Con ella se describió toda la obra del tabernáculo 
en el desierto[ ... ]. Igualmente, toda la fábrica del Templo y demás edificios 
que llevó a término Salomón se midió según cálculos de esta medida» (B. 
Arias Montano: Thubal-Cain ... , 114). 

30. «Cardinibus infigendis et omni sustinendae fabricae bases ex argen­
to fusae sunt numero nonaginta sex: singulae mortariorum modo cavum 
habentes locum quadratum, cui cardo immitteretur, atque singulis asseribus 
binae bases adscriptae, ita ut asser velut humanam staturam longa veste in­
dutam, et cardines crura, sive crurum ossa, bases vero pedes referrent huma­
ni corporis» (B. Arias Montano: Exemplar. .. , 10). 

31. El conocimiento de Montano de la anamorfosis como recurso visu­
al consta por sus Commentaria in duodecim prophetas, donde cuenta cómo 
contempló en casa del pintor Pedro Villegas un retrato de Carlos I, que, des­
de otra perspectiva, revelaba la historia de Adán y Eva (B. Arias Montano 
(1571): Commentaria in duodecim prophetas, Amberes, Cristóbal Plantino, 
227). Al respecto, S. Hansel: op. cit., 25-26; y las sabias puntualizaciones de 
J. Gil: op. cit., 73. 

84 

FIG. 6: El Tabernáculo 

Mas en todo género de lengua, pero especi~mente e~ el hebreo, 
y desde luego en aquella en que fueron escn~os los hbr~s sagra­
dos, no solo las propias palabras se enuncian e~ razon de_ su 
propio significado, sino que los nombres, es s~?Ido, han sid? 
impuestos a las cosas mismas tras una observacwn atenta y ~~­
nuciosa de la naturaleza. y puesto que este segundo mod? e 
significación es mucho más notable y excelente que aq~el pn~e­
ro, debería justamente ser tomado asimismo en consideracwn 
antes que todos los demás, de forma que, _de este modo, se con­
sultara no tanto a quienes buscan traducciOnes de _vocabl~s ~en-

"llos como a quienes desean comprender el sentido autentico, 
CI .' de ora/ culos divinos que se contiene en aquellas palabras propio ' / - d/ · 
preñadas de significados. Estas, en efecto, ¡cuan prena ~simas 
de significado designan y casi muestran ante nuestros OJ,~~ las 
cosas mismas y las naturalezas y propiedades de las cosas. 

Esta singularidad, que caracterizaba al hebreo como len~a 
ideada por Dios para comtmicarse con los hombres, se extendm 
también a las demás obras divinas y, en concreto, a las construc-

32 B Arias Montano (2006): Libro de José o Sobre el lenguaje arcano (e~. 
L. Gó~~z Canseco, F. Navarro Antolín y B. Macías Rosendo), Huelva, Um­
versidad de Huelva, 91. 

85 



dones cuyo diseño recibieron Noé, Moisés y David por inspira­
ción. Montano llega incluso a insinuar que él mismo había par­
ticipado de aquella iluminación divina a la hora de describir los 
edificios y presentar su forma en los grabados:«[ ... ] del cual es­
peramos señalar alguna descripción también espiritual median­
te la enseñanza del mismo Dios, su supremo artífice. Pero ahora 
nos contentamos con explicar aquella forma visible que se pudo 
plasmar en la tierra como tosca imagen de aquel ejemplar». 33 

También a la hora de presentar el Arca quiso Montano re­
servar la descripción verbal a la forma histórica del objeto, para 
luego insinuar en el grabado el significado oculto. Partiendo, 
como siempre en su metodología exegética, de la materialidad 
de los términos hebreos, el biblista distingue entre dos tipos de 
arca: aran, el arca que, como la de la Alianza, sirve para «guar­
dar y conservar cosas que carecen de vida» y thebah, que se fa­
brica para «salvaguardar a seres vivos y muy principalmente a 
los hombres a los que se manda ser expuestos en las aguas por 
el motivo que sea»; de ahí que la Sagrada Escritura use «esta pa­
labra constantemente en la denominación de esa construcción 
que fue aprestada por Noé para la salvación y de la cual estamos 
hablando en este pasaje. Y también en la de esa que preparó 
la madre de Moisés para exponerlo en la orilla del río». 34 En 
cuanto a la forma del Arca, la presenta en el grabado correspon-

33. «Fuit autem exemplar admirandum Moysi in monte a Deo ostensum, 
spirituale illud quidem et invisibili materia, divino plane artificio constmc­
tum Deoque habitatori gratissimum, et praeter omnes terrenas fabricas op­
portunissimum: cuius aliquam etiam spiritualem descriptionem nos indica­
turos speramus, artífice summo demonstrante ipso Deo. Sed illam visibilem 
formam, quam illius exemplaris velut rudem imaginero in terris exprimere 
licuit, nunc explicare contenti sumus» (B. Arias Montano: Exemplar. .. , 8). 

34. «Sunt enim duo Hebraeis nomina, quorum ut vox, ita significatio ex 
ipso usu varia est: alterum est ARON, altemm THEBAH; pro quibus Latini Inter­
pretes arcam reddunt. Sed ARON ad res anima carentes custodiendas asservan­
dasque paratur. Cuius generis fuit illa celeberrima veteris Testamenti Deo sacra 
arca, ad eum usum concinnata, ut divinae Legis tabulas, et Moysis volumina 
cum vase mannae atque Aaronis virga contineret [ ... ]. At vero THEBAH animan­
tium, praecipue vero hominum, qui in aquis exponi aliqua de causa iubentur, 
conservandorum causa parantur. Neque in alia significatione, neque ad alium 
usum usurpari hoc nomen in Hebraicis observavimus. Hoc enim verbo divina 
Scriptura perpetuo utitur in ea structura appellanda, quae salutis causa a Noe 
parata est: de qua nobis hoc loco sermo habetur. Et in ea etiam, quae Moysi 
infanti, ad flumen exponendo, a matre est parata» (Ibíd., 6). 

86 

diente como un simple cajón con una ligera elevación curva en 
la parte superior y un portón de acceso en el lado derecho: 

Y así se compuso el triple habitáculo. A continuación se añadió 
el techo, curvo en forma de arco, como si representara un féretro 
o el cuerpo tendido de un hombre, para que con esta hechura 
resistiera mejor el embate de los vientos e hiciera resbalar con 
más desahogo las lluvias caídas. Fue aquel arco en su parte más 
elevada, es decir, el punto medio, no más alto de un codo.35 

Aun cuando Montano dedicara el grueso de su exposición 
escrita a la construcción y materiales del Arca, por dos veces 
vinculó su forma con la de «Un hombre echado» y luego con 
la de «Uil hombre muerto tendido en la tierra».36 Consecuen­
temente, en el grabado correspondiente se ve la imagen de un 
cuerpo muerto y yacente que coincide con las medidas del Arca 
[Fig. 7]. En la parte superior de la plancha, sobre la imagen del 
alzado, se lee: «Forma exterior arcae Noe ex descriptione Mo-

35. «[ .. .] atque ita triplex coenaculum est concinnatum. Deinde vero tec­
tum additum est curvum in arcus formam, ut feretrum sive corpus hominis 
iacens referret, atque ea figura, ut ventis impellentibus melius obsisteret et 
imbres illapsos effunderet commodius. Fuit autem arcus ille, qua parte altis­
simus, hoc est in medio non altior quam cubitus» (Ibíd., 7). Hansel afirma 
que la forma procede una interpretación literal del pasaje del Génesis, in­
troducida por Martín Lutero y materializada gráficamente en primer lugar 
por Lucas Cranach y luego por los grabados bíblicos de Holbein el Joven y 
Fran<;ois Vatable (S. Hansel: op. cit., 51). 

36. «Por ello, una vez oído el nombre mismo, Noé supo con bastante cla­
ridad la forma del arca que convenía reproducir: por supuesto que alargada, 
constando de cuatro esquinas para indicar el significado de un hombre echa­
do que estuviera encerrado en ella ["Idcirco arcae formam quam exprimere 
oporteret, ipso nomine audito satis aperte novit Noe: nimirum oblongam, 
quatuor angulis constantem, quae iacentis hominis in ea conclusi significa­
tionem indicaret; quandoquidem humanum genus ad octo animarum nu­
menlm relatum illa arca exponebatur"]» y «La anchura fue de cincuenta co­
dos. La altura, trazada en ángulos rectos, fue de treinta codos, de modo que 
su longitud medía seis veces más que su anchura, y diez más que su altura. 
Esta es, pues, la proporción que se observa de las medidas a lo largo, ancho 
y alto de un hombre muerto tendido en la tierra ["Latitudo fuit quinquaginta 
cubitorum. Altitudo ad rectos angulas quadrata fuit cubitomm triginta: ita 
ut sextuplo longior esset quam pro latitudinis modo; decuplum autem longi­
tudo altitudinem superaret. Haec autem hominis in terra iacentis et mortui 
secundum longum, latum et altum observata mensurarum ratio est"]» (B. 
Arias Montano: Exemplar, 6-7). 

87 



F1G. 7: El Arca 

sis», esto es, «Forma exterior del arca de Noé según la descrip­
ción de Moisés»; al tiempo que en la inferior, donde se presenta 
la planta, bajo una regla numerada hasta trescientos, aparece: 
«Canna cubitorum tercentum. Icnographia et basis arcae, ex 
descriptione Mosis: Bened. Aria Montano expositore», «Medida 

88 

de trescientos codos. Delineación y base del arca según la des­
cripción de Moisés. Benito Arias Montano expositor». 

Pudiera parecer que tanto el Tabemáculo como el Arca si­
guen las propuestas vitruvianas de la arquitectura antropomór­
fica, pero la realidad es muy otra, especialmente en el segundo 
caso, pues lo que se presenta no es un cuerpo vivo y erguido, 
sino uno yacente y muerto, que -a pesar de que no semen­
cione en ningún lugar del texto- corresponde a Cristo, pues la 
marca de los clavos en pies y manos y la lanzada en el costado 
derecho no dejan lugar a dudas. 37 Es más, pudiera afirmarse 
sin mucho margen de error que la iconografía responde muy 
detalladamente a las representaciones de la Sábana Santa. A 
diferencia del Vitruvio cristianizado por Prado y Villalpando, 
no es el Arca la que se construye según la medida de Cristo, sino 
que Cristo estaba ya en el Arca, formaba parte de ella desde el 
momento mismo en que la iluminación divina inspiró a Noé y 
por eso Montano afirma reproducirla «ex descriptione Mosis», 
es decir, conforme al Pentateuco. 

Los antecedentes de esta conexión entre Cristo y el Arca de 
Noé proceden de los santos Padres, que buscaron en el Antiguo 
Testamento prefiguraciones alegóricas del Nuevo. Así, el Arca se 
relaciona -como hace el propio Montano- con la del Moisés 
salvado de las aguas y, más allá, con el sarcófago en que Cristo 
fue enterrado;38 Noé deviene en anticipación de Cristo Salva­
dor;39 y, por supuesto, el Arca se vincula con Cristo, incluso en 
sus medidas. Es san Agustín la fuente más difundida de estas 
elucubraciones, que repitió en La ciudad de Dios (XV, 26, 1-4) 

37. N. Fernández Marcos: «Las medidas del arca de Noé en la exégesis de 
Arias Montano», en N. Fernández Marcos y E. Fernández Tejero (eds.), Biblia 
y humanismo. Textos, talantes y controversias del siglo XVI español, Madrid, 
FUE, 1997, 189. 

38. M. Harl: «Le nom de LArche de Noé dans la Septante», enAlexandrina 
Mélanges offerts au P. Claude Mondésert, París, Les Éditions du Cerf, 1987, 34-
35; N. Fernández Marcos: «Las medidas del arca ... », 189. También el sevilla­
no Juan de Mal Lara -al que Montano alcanzó a conocer- vinculó algunos 
ritos mortuorios antiguos con el agua, refiriendo que los egipcios enterraban 
a sus muertos «O en sus sepulturas o, si faltan, 1 en arcas o ataúdes» (J. de 
MalLara (en prensa): La Psyche. Poesía dispersa (ed. F.J. Escobar Borrego), 
Madrid, Biblioteca Castro, VIII, 493-494). 

39. J. Danielou (1956): Les Saints <<pai'ens» de l'Ancien Testament, París, Édi­
tions du Seuil, 87-109; N. Fernández Marcos: «Las medidas del arca ... », 187. 

89 



y en su tratado Contra Fausto (XII, 14-22).40 En ambos textos 
sus argumentaciones son complementarias y se sostienen en el 
ejercicio común de la alegoria: 

[ ... ]el arca, es, sin duda, figura de la Ciudad de Dios que peregri­
na en este mundo, es decir, de la Iglesia, que se salva por el leño 
en que pendió el Mediador entre Dios y los hombres, el hom­
bre Cristo Jesús. Las medidas de su longitud, altura y anchura 
son un símbolo del cuerpo humano, en cuya realidad vino a los 
hombres, como había sido predicho. En efecto, la longitud del 
cuerpo humano desde la coronilla a los pies es seis veces tanta 
como la anchura que hay desde un costado al otro, y diez veces 
tanta como la altura, que se mide en el costado desde la espalda 
al vientre. Así, si mides a un hombre tendido boca abajo o boca 
arriba, es seis veces más largo desde la cabeza a los pies que an­
cho de derecha a izquierda o de izquierda a derecha y diez veces 
más que alto desde el suelo. Por eso el arca se hizo de trescientos 
codos de larga, cincuenta de ancha y treinta de alta. La puerta 
abierta en un costado del arca significa, indudablemente, la he­
rida que la lanza abrió al atravesar el costado del Crucificado. 
Los que vienen a Él entran por ella, porque de ella manaron los 
sacramentos, con los que son iniciados los creyentes. El mandar 
construirla de maderos cuadrados significa la vida plenamente 
estable de los santos, porque lo cuadrado, a cualquier parte que 
lo vuelvas, siempre queda firme. En una palabra, todas las cosas 
que se hacen notar en la estructura del arca son signos de reali­
dades futuras en la Iglesia.41 

40. Na talio Fernández Marcos ha propuesto como fuente previa las Quae­
stiones et solutiones in Genesim de Filón (Ibíd., 188). 

41. San Agustín (1958): Obras de san Agustín. XVII. La ciudad de Dios (ed. 
J. Morán), Madrid, BAC, 1061-1062. Los términos son similares en Contra 
Fausto: «Noé, con los suyos, se libra gracias al agua y a un madero: igual que 
la familia de Cristo se libra por el bautismo de Cristo sellado con la pasión en 
la cruz. La misma arca se fabricó de maderos cuadrados: como la Iglesia que 
se construye de santos, dispuestos siempre para toda obra buena. En efecto, 
una cosa cuadrada se mantiene estable en cualquier posición. Su longitud 
era de seis veces la anchura y diez veces la altura, según las proporciones 
del cuerpo humano: muestra que Cristo apareció en cuerpo humano. Su 
anchura se extendía a cuarenta codos[ ... ]. Tenía trescientos codos de larga, 
para que resulten cincuenta veces seis: como la totalidad del tiempo de este 
mundo se extiende en seis edades, en ninguna de cuales dejó Cristo de ser 
anunciado. En cinco de ellas fue anunciado por los profetas, en la sexta fue 
divulgado por el evangelio[ ... ]. Tenía la entrada por un costado: Pues nadie 
entra en la Iglesia sino es por el sacramento del perdón de los pecados, sacra-

90 

Espacio y exégesis: la arquitectura arcana 

A pesar de la evidencia visual, Arias Montano evitó en todo 
momento detallar por escrito la dimensión cristológica del Arca, 
limitándose a anotar que no solo concernía a «la salvación de las 
aguas de los hombres embarcados, sino también exponía su signi­
ficado místico para que en otra ocasión fuese explicado por mí o 
por otro a quien Dios lo hubiere revelado».42 Si de este modo, por 
un lado, sorteaba pormenores que pudieran resultar escabrosos; 
por otro, renunciaba a cualquier forma de alegorismo, atenién­
dose a las propuestas que formuló en el prólogo a su comentario 
al libro de Josué. Allí presentó el panorama teológico de la época 
dividido entre los que seguían las doctrina escolásticas y los que, 
limitándose a la patristica, «han imbuido su mente y su entendi­
miento con las arcanas y místicas explicaciones de los antiguos 
comentaristas y predicadores, todo lo que. entiendan que difiere 
en cualquier sentido de aquellas interpretaciones a las que llaman 
místicas, anagógicas y tropológicas, lo desdeñan por vulgar y por 
accesible y común a todos». Frente a todos ellos, Montano mos­
traba su propio camino en la literalidad: «[. .. ]hemos adoptado un 
género de explicación familiar, llano y sencillo, el que parece exi­
gir el significado mismo de las palabras[ ... ], género al que algunos 
llaman literal, es decir, el que exige en primer lugar la simple lec­
tura de la escritura». 43 Esa literalidad estaba preñada de sentidos 
latentes, de ahí que defendiera el arcanus sermo de las Escrituras 
en el extenso tratado que abre el volumen VID delApparatus sacer, 

mento que manó del costado abierto de Cristo» (San Augustín (1993): Obras 
Completas. XXXI. Escritos antimaniqueos (2°). Contra Fausto (ed. P. de Luis), 
Madrid, BAC, 185, 187). 

42. «Et quoniam non modo rem illam, cuius causa parata est arca, hoc 
est expositorum hominum salutem ex aquis, praestabat, sed significationem 
quoque referebat arcanam, a nobis aut alío cui Deus aperuerit, aliquando 
explicandam» (B. Arias Montano: Exemplar. .. , 6). 

43. «Alteri vero qui arcanis ac mysticis veterum expositorum et concio­
natorum explicationibus mentem sensumque imbuerunt, quidquid ab illis 
enarrationibus, quas mysticas, anagogicas et tropologicas vocant, quoquo 
modo differre cognoverint, ut humile atque omnibus pervium communeque 
fastidiant [ ... ]. Quippe enarrationis genus cum primis suscepimus familiare, 
planum ac simplex, quod ipsa verborum significatio exigere videatur [ ... ], 
quod genus literale a nonnullis dicitur, id est, quod scripturae lectio simplex 
primum postulat» (B. Arias Montano (1583): De optimo imperio sive in li­
brum Iosueae Commentarium, Amberes, Cristóbal Plantino, fols. 2v-3r). 

91 



el Liber Ioseph sive de arcano sermone. De acuerdo con su doctri­
na exegética, lo arcano ha de entenderse no como un significado 
superpuesto a la literalidad, sino como un nivel más profundo de 
la misma que incluía varios grados de enjundia: lo propiamente 
retórico, lo ritual, lo onírico, lo místico y profético e incluso un úl­
timo escalón de sentido que Montano denominó magis arcanum. 
Como ha explicado Vicente Bécares, «en el sagrado Texto se en­
cierra un grado superior de mysterium, un magis arcanum, magis 
arcana significatio, magis recondita significatio, magna significatio, 
para interpretar el cual se requiere una especial inspiración divi­
na, la fe, porque en él se anuncia anticipadamente una realidad 
nueva, futura, la edad de la redención; son los símbolos que quie­
ren significar a Cristo y a la Iglesia».44 Ese arcano mayor se vincu­
la siempre al misterio de la revelación y de la redención por medio 
de la muerte de Cristo, que, según consideraba Montano, aparecía 
expreso en la lengua y los mensajes divinos desde el principio de 
los tiempos. De ahí la importancia del sentido literal -que los 
hebraístas llamaron veritas hebraica- a la hora de acceder al ver­
dadero y último sentido de esos textos que muestran el camino de 
la salvación desde el Antiguo Testamento. 

Sirva de muestra la colección emblemática que el biblista 
había publicado en 1571 con el título de Humanae Salutis Mo­
numenta, «Testimonios de la salvación humana». En el prólogo, 
que firmaba el impresor Cristóbal Plantino, se asegura que el 
libro revelaba «el magno y admirable misterio de nuestra salva­
ción desde la misma caída del padre original hasta los evangelis­
tas».45 En efecto, Montano hace en la serie un recorrido por los 

44. V. Bécares: «Las ideas lingüísticas y el método de Arias Montano», en 
El Humanismo extremeño. Estudios presentados a las JI Jornadas organizadas 
por la Real Academia de Extremadura, Trujillo, Real Academia de Extremadu­
ra, 1998, 27. Para el sentido de lo arcano en Arias Montano y su clasificación, 
clasificación, K. Kottman (1972): Law and Apocalyse: The Moral Thought of 
Luis de León, The Bague, Martinus Nijhoff, 71; N. Fernández Marcos: «De los 
nombre de Cristo de fray Luis de León y De arcano sermone de Arias Monta­
no», en N. Fernández Marcos y E. Fernández Tejero (eds.), Biblia y humanis­
mo. Teitos, talantes y controversias del siglo XVI español, Madrid, FUE, 1997, 
146; y L. Gómez Canseco: «Los sentidos del lenguaje divino: Para una lectura 
del Liber Ioseph», en B. Arias Montano, Libro de José o sobre el lenguaje arca­
no, Huelva, Universidad de Huelva, 2006, 61-69. 

45. «Maximum et admirabile omnino salutis nostrae mysterium iam inde ab 
ipso primi parentis lapsu ad Evangelistas» (B. Arias Montano (1571): Humanae 
Salutis Monumenta, Amberes, Cristóbal Plantino, «Cristoph. Plantinus lectori s.» ). 

92 

diversos pactos que Dios ofreció al hombre desde su creación 
hasta la inmolación de su propio hijo. Ese repaso poético de los 
Monumenta tiene su paralelo teológico en el Liber generationis 
et regenerationis Ada m, si ve de historia generis huma ni, el primer 
e inmenso volumen de su o pus magnum, donde se apunta al 
último sentido que escondía la materialidad del Arca de Noé: 

En una sola arca, inventada y anunciada por Dios y cerrada y tra­
bada por fuera por el propio Dios, fue menester que se salvaran to­
dos aquellos, a quienes empujaba un pensamiento y preocupación 
verdadera por su salvación. Pues, como el juicio del diluvio era ad­
ministrado solo por la autoridad de Dios, así también la excepción 
de los que habían de ser salvados debió ser fijada por la justicia, 
providencia, misericordia y poder de Dios. Y de este modo, toda la 
razón arcana de la vida y la muerte, la cual se aludía con aquella 
metáfora, habría que remitirla a Dios, como responsable único. En 
efecto, toda aquella causa, razón y juicio del mundo original con 
todos sus apartados y ejemplos fue expresada como misterio y se­
ñal de la salvación universal de los hombres que habría de llevarse 
a cabo un día por el Verbo y poder de Dios.46 

A la hora de plasmar visualmente el espacio ideado por Dios 
para el Arca, Montano se atuvo al mismo método exegético li­
teral y, si por un lado, procuró trasladar con exactitud histórica 
las medidas y formas de la construcción, por otro insistió en el 
arcano que todo ello escondía para el plan de la divina provi­
dencia. Por eso, lejos de establecer un vínculo alegórico entre 
Cristo y el Arca, quiso demostrar con el texto del Exemplar y, 
sobre todo, con el grabado, que sobre el sentido literal y lama­
terialidad histórica de la obra no se había superpuesto ningún 
motivo ajeno a la propia naturaleza del objeto. Por el contra­
rio, se afirma que todos sus significados son simultáneos y, en 
último término, que la correspondencia y continuidad entre el 
Antiguo y Nuevo Testamento no es simbólica, sino real. En ello 
insistió Arias Montano a la hora de explicar el sentido arcano 
de la voz y la imagen del Arca en el ya mencionado Liber Ioseph 
sive de arcano sermone: 

46. B. Arias Montano (1999): Libro de la generación y la regeneración del 
hombre o historia del género humano (ed. F. Navarro Antolín), Huelva, Uni­
versidad de Huelva, 212. 

93 



Sabemos que la primera arca, según hemos leído, fue fabricada 
por Noé para preservar de las aguas del diluvio tanto al género 
humano como al animal, y que dicha arca era de enormes di­
mensiones, como una casa; en otro lugar la describiremos con 
sus partes. Dicha arca, puesto que estaba destinada a aportar 
vida, restauración y renovación, por don divino, al género de 
todos los vivientes, parece que recibió el nombre de n":li1. Así 
pues, como lugar de conservación, dicha arca encierra un sig­
nificado arcano de Cristo, en el cual la salvación y la vida fue 
prometida y traída a todo el orbe. Este asunto nos parece que 
requiere un tratamiento más extenso y elevado que el que pueda 
contenerse en los estrechos márgenes de este capítuloY 

Hasta los más mínimos detalles del grabado inciden en 
convertir el Arca en un espacio sagrado que no prefigura la 
redención, sino que participa directamente de ella. La escalera 
que comienza en la puerta asciende hasta el costado de Cristo 
y, en concreto, a la altura de la lanzada en tres tramos de quin­
ce, diez y diez escalones que pudieran corresponder, desde una 
lectura histórica, a los tres pisos en que el Arca estaba dividi­
da.48 Entiéndase, además, que la sangre y el agua derramadas 
tras la lanzada eran signo preciso para la salvación del mundo. 
Por otro lado, la puerta abierta en el lado derecho del Arca 
tiene una lectura histórica, que remite a Génesis 7, 16: «Y Yah­
veh cerró la puerta detrás de Noé»; pero también un sentido 
complementariamente arcano, que Arias Montano apuntó en 
el dístico que acompaña la plancha 41 de su colección emble­
mática Christi Jesu vitae admirabiliumque actionum speculum, 
impreso en 1573 [Fig. 8]. El grabado presenta el entierro del 
cuerpo de Cristo envuelto en el sudario y depositado en un 
féretro de forma rectangular, similar a la del arca. Los versos 
latinos, sin embargo, atienden a la dimensión teológica de la 
entrada de Cristo en los reinos de la muerte, que hace posible 
la redención: 

47. B. Arias Montano: Libro de losé ... , 221. 
48. En el texto, Montano otorga una altura de 12 codos al primer piso, 

seis o siete al segundo y ocho al tercero, al que ha de añadirse un codo más 
correspondiente al techo (B. Arias Montano: Exemplar. .. , 7). Por más que lo 
he intentado, no he logrado encontrar una explicación satisfactoria para el 
sentido arcano de los números que corresponden a los treinta y cinco pelda­
ños de esta escalera. 

94 

FIG. 8: plancha 41 de Christi Jesu vitae admirabiliumque actionum 
speculum de Benito Arias Montano 

La negra mansión de la muerte, en la que Cristo se adentró, que­
dó abierta, y ya no puede mantener cerradas las puertas de la 
Eternidad.49 

Al dejar esa puerta abierta en el Arca y al hacer coincidir 
su traza con la imagen del cuerpo de Cristo muerto, Montano 
venía a afirmar tácitamente que en el espacio arquitectónico 
ideado por Dios y materializado por Noé estaba ya implícita 
la redención del pecado y la salvación eterna, del mismo mo­
do que la América recién descubierta estaba ya expresa en la 
geografía bíblica. El mundo todo, hasta en sus más mínimos 
detalles, estaba ya perfecto y previsto desde el primer momento 
para la Providencia divina, que también quiso dejar indicio de 
sus arcanos en la disposición sagrada del espacio. 

49. «Atra domus mortis, subiit quam Christus, a perta est 1 Nec valet aeter­
nas iam cohibere fores» (B. Arias Montano (1573): Christi Jesu vitae admi­
rabiliumque actionum speculum, Amberes, Anthonis Coppens van Diest, 41. 

95 



Bibliografía 

AGUSTÍN, SAN (1956): Obras de san Agustín. V. Tratado sobre la Santísi­
ma Trinidad (ed. L. Arias), Madrid, BAC. 

- (1958): Obras de san Agustín. XVII. La ciudad de Dios ( ed. J. Morán), 
Madrid, BAC. 

- (1993): Obras completas. XXXI. Escritos antimaniqueos (2°). Contra 
Fausto (ed. P. de Luis), Madrid, BAC. 

ARIAs MoNTANO, B. (1571): Commentaria in duodecim prophetas, Am-
beres, Cristóbal Plantino. 

- (1571): Humanae Salutis Monumenta, Amberes, Cristóbal Plantino. 
- ( 1572): Exemplar sive de sacris fabricis liber, Amberes, Cristóbal Plantino. 
- (1572): Phaleg, sive de gentium sedibus primis, orbisque terrea situ, 

Amberes, Cristóbal Plantino. 
- (1573): Christi Jesu vitae admirabiliumque actionum speculum, Am­

beres, Anthonis Coppens van Diest. 
- (1583): De optimo imperio sive in librum Iosueae Commentarium, 

Amberes, Cristóbal Plantino. 
- (1999): Libro de la generación y la regeneración del hombre o historia del 

género humano ( ed. F. Navarro Antolín), Huelva, Universidad de Huelva. 
- (2002): Historia de la Naturaleza (ed. F. Navarro Antolín), Huelva, 

Universidad de Huelva. 
- (2006): Libro de José o Sobre el lenguaje arcano (ed. L. Gómez Canse­

co, F. Navarro Antolín y B. Macías Rosendo), Huelva, Universidad 
de Huelva. 

-(en prensa): Tubal-Caín o libro de las medidas sagradas (ed. F. Navar­
ro Antolín), en Antigüedades hebraicas. Apparatus sacer, Huelva, 
Universidad de Huelva. 

-(en prensa): Phaleg o sobre los primeros asentamientos de los pueblos 
y su lugar en el orbe de la tierra ( ed. F. Navarro Antolín), en Antigüe­
dades hebraicas. Apparatus sacer, Huelva, Universidad de Huelva. 

-(en prensa): Ejemplar (ed. J. Solís de los Santos), en Antigüedades 
hebraicas. Apparatus sacer, Huelva, Universidad de Huelva. 

BÉCARES, V. (1998): «Las ideas lingüísticas y el método de Arias Mon­
tano», en El Humanismo extremeño. Estudios presentados a las JI 
lomadas organizadas por la Real Academia de Extremadura, Truji­
llo, Real Academia de Extremadura, 25-39. 

BESSE, J.-M. (2003): Les grandeurs de la terre: aspects du savoir géogra­
phique a la Renaissance, Lyon, ENS Editions. 

CASSIRER, E. (1998): Filosofía de las formas simbólicas. III. Fenome­
nología del reconocimiento, México, Fondo de Cultura Económica. 

D~LOU, J. (1956): Les Saints «pai"ens» de l'Ancien Testament, París, 
Editions du Seuil. 

FERNÁNDEZ MARcos, N. (1997): «El Nuevo Mundo en la exégesis es-

96 

pañola del siglo XVI», en N. Fernández Marcos y E. Fernández Te­
jero (eds.), Biblia y humanismo. Textos, talantes y controversias del 
siglo XVI español, Madrid, FUE, 35-43. 

- (1997): «De los nombre de Cristo de fray Luis de León y De arcano 
sermone de Arias Montano», en N. Fernández Marcos y E. Fernán­
dez Tejero (eds.), Biblia y humanismo. Textos, talantes y controver­
sias del siglo XVI español, Madrid, FUE, 133-151. 

- (1997): «Las medidas del arca de Noé en la exégesis de Arias Mon­
tano», en N. Fernández Marcos y E. Fernández Tejero (eds.), Biblia 
y humanismo. Textos, talantes y controversias del siglo XVI español, 
Madrid, FUE, 185-191. 

GIL, J. (1998): Arias Montano en su entorno [bienes y herederos], Méri­
da, Editora Regional Extremeña. 

GIORGIO MARTINI, F. DI (1841): Trattato di architettura, 2 vols. (ed. C. 
Saluzzo), Torino, Chirlo e Mina. 

GóMEZ CANSECO, L. (2006): «Los sentidos del lenguaje divino: Para 
una lectura del Liber Ioseph», en B. Arias Montano, Libro de José 
o sobre el lenguaje arcano, Huelva, Universidad de Huelva, 43-86. 

- F. NAVARRO ANTOLÍN y B. MAciAs RosENDO "(2007): «Fronteras del 
Humanismo: Arias Montano y el Nuevo Mundo», en F. Navarro 
Antolín (ed.), Orbis Incognitvs. Avisos y legajos del Nuevo Mundo, 
Huelva, Universidad de Huelva, 101-136. 

GRAFTON, A. (1992): New World, Ancient Texts. The Power ofTradition 
and the Shock of Discovery, Cambridge, Harvard University Press. 

HANsEL, S. (1999): Benito Arias Montano. Humanismo y arte en Es­
paña, Huelva, Universidad de Huelva. 

HARL, M. (1987): «Le nom de :LArche de Noé dans la Septante», en 
Alexandrina Mélanges offerts au P. Claude Mondésert, París, Les Édi­
tions du Cerf, 18-43. 

J OSEFO, F. ( 1997): Antigüedades judías ( ed. J. Vara Donado), Madrid, Akal. 
KorrMAN, K. (1972): Law and Apocalyse: The Moral Thought of Luis de 

León, The Bague, Martinus Nijhoff. 
LAZURE, G. (2000): «Perceptions of the Temple, Projections of the Self. 

Royal Patronage, Biblical Scholarship and Jesuit Imagery in Spain, 
1580-1620», Calamus Renascens. Revista de humanismo y tradición 
clásica, 1, 155-188. 

- (2008): «"Un vehemente deseo de comprender la imagen de aquel 
famoso Templo se adueña de mí": Seeing and understanding the 
Temple of Solomon according to Juan Bautista. Villalpando S.J. 
(1605)», Word & Image, 24, 413-426. 

MAciAs RosENDO, B. (1998): La Biblia Políglota de Amberes en la corre­
spondencia de Benito Arias Montano, Huelva, Universidad de Huelva. 

MALLARA, J. DE (en prensa): La Psyche. Poesía dispersa (ed. F.J. Esco­
bar Borrego), Madrid, Biblioteca Castro. 

97 



.MARíAs, F. (1989): El largo siglo XVI: los usos artísticos del Renacimien­
to español, Madrid, Taurus. 

MAR.rtNEz Rirou, A., A. CoRBoz, R. TAYLOR y R. JAN VAN PELT (1991): 
Dios arquitecto. Juan Bautista Villalpando y el templo de Salomón 
(ed. J.A. Ramírez), Madrid, Siruela. 

MussiNI, M. (2003): Francesco di Giorgio e Vitruvio: le traduzioni del 
«De architectura» nei Codici Zichy, Spencer 129 e Magliabechiano 
II./.141, 2 vols., Firenze, Olschki. 

NIETO lBÁÑEZ, J. (2004): «Flavio Josefa en los Antiquitatum iudaicarum 
libri IX de Arias Montano», en J.F. Domínguez (ed.), Humanae lit­
teme: estudios de humanismo y tradición clásica en homenaje al pro­
fesor Gaspar Morocho Gayo, León, Universidad de León, 367-380. 

PEREA SII.LER, F.J. y B. PozUELo CALERo (2006): «El Phaleg en su entorno: 
la concepción montaniana de la Geografía e Historia primitivas», en J. 
Maestre Maestre et al. (eds.) Benito Arias Montano y los humanistas de 
su tiempo, vol. 1, Mérida, Editora Regional de Extremadura, 335-348. 

PRADo, J. DE (1991): El templo de Salomón según Jerónimo de Prado. 
Con los saludas, dedicatorias y grabados en cobre de los volúmenes 
I y JI! de Juan Bautista Villalpando (ed. J.A. Ramírez), Madrid, Si­
mela. 

RoDRÍGUEZ DE CASTRO, J. (1781): Biblioteca española: Tomo primero, 
que contiene la noticia de los escritores rabinos españoles desde la 
época conocida de su literatura hasta el presente, Madrid, Imprenta 
Real de la Gaceta. 

SAGREDO, D. DE (1541): Medidas del Romano, agora nuevamente im­
pressas y añadidas de muchas pie(:aS y figuras muy necessarias a los 
officiales que quieren seguir las formaciones de las Basas, Colunnas, 
Capiteles, y otras pie(:aS de los edificios antiguos, [Lisboa], [Ludovi­
cus Rodurici]. 

SHALEV, Z. (2003): «Sacred Geography, Antiquarianism and Visual Er­
udition: Benito Arias Montano and the Maps in the Antwerp Poly­
glot Bible», !mago Mundi, 55, 56-80. 

TAYLOR, R. (1992): Arquitectura y magia. Consideraciones sobre la idea 
de El Escorial, Madrid, Siruela. 

VILLALPANDO, J.B. (1991): El templo de Salomón según Juan Bautista 
Villalpando. Comentarios a la profecía de Ezequiel (trad. J.L. Oliver), 
Madrid, Siruel. 

VITRUVIO PouóN, M. (1995): Los diez libros de Arquitectura (trad. J.L. 
Oliver), Madrid, Alianza. 

- ( 1999 ): Los X libros de arquitectura de Marco Vitruvio Polión, según la 
traducción castellana de Lázaro de Velasco (ed. F.J. Pizarra Gómez y 
P. Mogollón), Cáceres, Cicón Ediciones. 

WrTTKOWER, R. (1995): Los fundamentos de la arquitectura en la edad 
del humanismo, Madrid, Alianza. 

98 

5 
EL CRONOTOPO DE LA MARAVILLA: 

LA CONFIGURACIÓN ESPACIO-TEMPORAL 
EN LAS RELACIONES DE FIESTA 

Miriam Lay Brander 
Universitat Konstanz 

1. Introducción: El cronotopo y el spatial turn 

En el debate actual de las ciencias humanas, el espacio o~~~a 
una posición privilegiada como dimensión teórica para el anahs~s 
de fenómenos culturales. Esta tendencia responde a una preVIa 
preferencia del tiempo, que ha sido constatada, e~tre otros, p~r 
Michel Foucault. Según el sociólogo francés, el siglo XIX habm 
estado obsesionado por el tiempo mientras que la época present~ 
estaba la era del espacio: de la simultaneidad, de la yuxtaposi­
ción, de la proximidad y la distancia, de lo dispersado.1 E.sta ~e­
claración prefigura lo que más tarde, sobre todo en las ~Iencms 
culturales de lengua alemana, se convierte en un «Ca~b10 espa­
cial»2 -más conocido en sus equivalentes inglés spatl~l turn o 
topographical turn, 3 paradigma teórico fundado. presumibleme~­
te por el ingeniero norteamericano E~ward SoJa c?n s~ ~studio 
Postmodern Geographies. The Reassertwn of Space rn Cntrc~l So­
cial Theory (1989).4 Soja critica la descompasada preferencia del 

1. Ver M. Foucault (1994): «Des espaces autres», en Dits et écrits 1954-

1988, vol. 4, París, Gallimard, 752. . 
2. Ver por ejemplo J. Osterhammel (1998): «Di~ W1derkehr .d~s Rau~es. 

Geopolitik, Geohistorie und historische Geograph1e», Neue Pohtrsche Lttera-

tur, 43.3, 374-397. · z y¡ 
3. Para una diferenciación de los térm~~os ver S. Günzel:. «Spatza. um 

_ Topographical Tum - Topological Tum. Uber die Unterschiede ~Wischen 
Raumparadigmen», en J. Doring y T. Thielmann (eds.), Spatra_l Tum. 
Das Raumparadígma in den Kultur- und Sozialwissenschaften, B1elefeld, 

Transcript, 2008, 219-237. . . 
4. E.W. Soja (1998): Postmodem Geographies. The Reassertwn of Space m 

Critical Social Theory, London, Verso. 

99 


